# عصري براي عدالت

ديموكراسي، عدالت و بسرابسري مسمد ماهیتی اند که آنرا انسانیت مي گوييم.

ماهنامه، كانون فرهنگي رهبر شهيد

- ۱۸ ربيع الثاني ۱٤١٧ یکشنبه ۱۱ سنبله ۱۳۷۵ د ش 1 -September- 1996 شماره، چهارم

بنام خداوند آگاهی، آزادی و برابری

سازمان ملل متعد،

## غاینده ع جدید یا دیدگاه جدید؟

- \* آقای «هول» در آغاز مأموریت خویش دو اعتقاد تازه را با خود آورده است: یکی اعتقاد به اتخاذ رابطه با احزاب جوامع مختلف و دیگر اعتقاد به «وحدت ملی» منحیث یگانه راه برون شدن از بن بست خونبار کنونی.
- اگر منکوره، شخصی اُتای ،هول، پشتیبان منکوره و راه حل شان برای معظه، ملی کشور ما باشد، صرف زمانی به پیروزی نایل خواهند نُد که این منکوره و راه حل را به دیدگاه اساسی سازمان ملل نیز تبدیل کنند.

قبل از آنکه محتوای مأموریت نماینده گان سازمان ملل متحد در مورد افغانستان بررسی گردد، بررسی دیدگاههای خود سازمان ملل در مورد معضله، افغانستان قابل دقت است. اگر سازمان ملل به عنوان مرجع تعیین کننده، خط مشی کاری برای نماینده گان خویش مطرح بوده است، ما نبایست شاهد تناقض در تفسیرات و تأویلات نماینده گان آن در مورد معضّله، افغانستان مي شديم. ممكن است كه نماينده گان سازمان ملل صاحب صلاحیت و ابتکار عمل فردی در مورد پیشبرد مأموریت خویش مطابق به پالیسی سازمان ملل باشند، ولي آيا اين صلاحيت و ابتكار عمل فردي، آنقدر وسيع است كه باعث شكست هر بار سازمان ملل درحل قضاياي افغانستان مي گردد؟

ظاهراً تفاوت کلی میان آغاز مأموریت محمود میستیری و آغاز مأموریت آقای "نوربرت هول"، نماینده، جدید سازمان ملل در امور افغانستان به مشاهده می رسد. آقای میستیری کارش را با جمع آوری آراء مردم آغاز کرد و با وجود شعار خوب همنوایی با ملت افغانستان، سرانجام آنقدر ملت افغانستان را فراموش کرد که به غیر از سراغ نمودن «قدرت تنظیمی» دیگر انگیزه ای برای مأموریت شان باقی نماند. این نوع دیدگاه قدرت بینی محض، آنقدر در ذهن محمود میستیری بزرگ شد که حتی بعد از استعفای خویش نیز مصاحبه داد و گفت که «درافغانستان صرفاً سه قدرت (جنبش ملی- اسلامی، ص ٤٢

#### ميراث سخن سيراث سخن

- 📰 ... مرجعم پاسدار خیانت بود! .... ص٤
  - 👚 با پایگاه اجتماعی جامعد، ما
- دشمن همیشه پیروز است
- 🐷 دیدگاه روشن آینده گان ۔۔۔۔۔ ص م
- 📰 چرا با جمهوری اسلامی مخالفم ؟ ص۱۹
- 📰 نقطه، انفجار در تاریخ . .....
- 📰 پیک اندیشه ها 🛶 📆
- پاره ای از اصطلاحات سیاسی و اجتماعی ص۳۲
- 📓 متحد ديروز يا صدر اعظم امروز؟ ص٣٥
- 🔳 ائتلاف جدید، معامله، جدید ـــــ ۳۷
- 🛮 فرویاشی ارزش های نوین ... ص٤٤
- وزین مرگ مترسید ....وین مرگ

کسی که موجودیتش در خطر باشد، باید قبل از هر چیزی از موجودیت خود دفاع کند.



#### جاودانه کی اندیشه ها و میثاق ها

تا زمانی که روسها تصمیم بیرون رفتن از افغانستان را نگرفته بودند، به این فکر بودیم که باید در افغانستان خط انقلابی بیروز شود، نه خط محافظه کاری وسازش! ولی وقتی که این برادران جهادی ما آمدند، در یشاور نشستند و اعلام کردند که ما برای اینها حق قایل نیستیم واینها در افغانستان موجودیت ندارند، ما تکان خوردیم که حالا موجودیت ما در خطر است؛ کسی که موجودیتش در خطر باشد، باید قبل از هر چیزی از موجودیت خود دفاع کند، بعد از آن نوبت می رسد به اینکه چگونه زندگی کردن وچگونه تصمیم گرفتن خود را مطرلج کند و آنگاه برسد به اینکه چگونه نظام را حاکم بسازد. ماکه دراینجا تلاش می کردیم که این نظام، نظام انقلابی باشد یا نظام غیر انقلابی، این مرحله، سوم بوده است. لهذا ما در تلاش شدیم که بیابیم برای حفظ موجودیت مان جمع شویم و وحدت کنیم. تا این وقت جنگهای داخلی که بود، هر مخالفتی که می شد، صرفاً جنبه، شعاری داشت. علیه جنگ داخلی هر کس می تواند مفت شعار بدهد و محکوم کند، ولو خودش هم معتقد به این شعار نباشد. آقای محسنی در سخنرانی های خود مکرراً میگفت و اعلان می کرد که اگر روزی در افغانستان آتش بس شود، من در مکه رفته دو صد رکعت نماز میخوانم و اگر روزی در بین شیعیان وحدت شود، من در مکه رفته هزار رکعت نماز میخوانم. این را در سخنرانی های خود شعار می داد و می گفت. مردمی هم که مهاجر شده و در بیرون رفته بلودند وفشار دیده بودند، این حرف را خوب استقبال می کردند. اما روزی که مایه خاطر حفظ موجودیت تشیع و هزاره در افغانستان، تصمیم گرفتیم که وحدت کنیم، آقای محسنی میگفت که اولین شرط ما در وحدت بی شرط بودن وحدت است؛ یعنی کسی شرط قایل نشود. شش نفر از اعضای شورای مرکزیش در بامیان آمدند، وحدت را امضا کردند و برگشتند. آقای محسنی که تا حالا خلاف مینای فکری اش شعار می داد، فکر کرد که تا حالا که جنگ را تقریت می کردم و اختلاف بود، من وحدت را شعار میدادم، حالا که اینها آمده وحدت کرده اند، دیگرچه بگویم؟ این بود که از بی شرط بودن وحدت گذشت؛ سه شرط ماند! اعضای شورای مرکزی در بامیان نشستند، هر سه شرط را قبول کردند. اما وقتی خارج رفتیم، نه شرط شد، دوازده شرط شد، آخرش به این نتیجه رسیدیم که ایشان نمی آیند. حرف از اینجا شروع می شود. بعد آقای محسنی می رود پاکستان و بله کسانی که موجودیت ما را در افغانستان نفی کرده بودند، می گوید که این حزبی که در بامیان تشاکیل شده، حزب هزاره هاست ودر أينده از شما حقوق ميخواهد!

اینها مسایلی اند که شما باید بدانید و نسلهای آینده، تان هم بدانند!

"سخنانی از پیشوای شهید"، انتشارات کانون فرهنگی رهبر شهید، ص ۲۰۹ – ۲۱۱

## دعایی از امام سجاد (ع) دعایی از امام سجاد

خدایا بر محمد و آلش رحمت فرست و چنان کن که ستمزده نشوم و حال آنکه تو بر حال آنکه تو بر حال آنکه تو بر جلوگیری من توانایی، و گمراه نشوم در صورتیکه هدایت من برای تو مکن است، فقیر نگردم با اینکه گشایش زنده گیم از جانب توست، و سرکشی نکنم با آنکه توانگریم از ناحیه و توست.

خدایا به سوی آمرزش تو کوچ کرده ام و به سوی عفو تو آهنگ نموده ام و به گذشت تو مشتاق شده ام و به فضل تو اعتماد کرده ام؛ در صورتیکه موجبات مغفرت تو نزد من نیست و چیزی که به وسیله، آن سزاوار عفو تو گردم، در کردار من نیست؛ و پس از این حکم، که من خود در باره، خویش راندم جز فضل و احسان تو چیزی سرمایه، امیدی ندارم؛ پس بر محمد و آلش رحمت فرست و برمن تفضل فرمای.

خدایا مرا به منطق هدایت گویا ساز و به آیین تقوا ملهم نمای و به خوی و خصلتی که پاکیزه تر است، موفق دار و به کاری که پسندیده تر است، بگمار. خدایا مرا به بهترین راه روان ساز و چنان کن که بر آیین تو بمیرم و هم بر آن آیین زنده گی از سر گیرم.

آنگاه که جلادان زمان با دستیاری سید انوری و سید هادی و دیگران سیل خون را در «افشار» جاری کردند، سید بلخابی کجا بود؟ آنگاه که خاك چنداول را با گوشت تن انسانهای آن منفجر می کردند، فتوای سید بلخابی کجا بود؟ آنگاه که غرب کابل روز ده ها قربانی را تحویل دستان «تشنه به خونان هزاره» می داد، فتوای سید بلخابی کجا بود؟ آنگا که چهل و چند سید بزرگوار خیانت کردند و جوار سنگر عدالت و شکست محرومیت جامعه، هزاره را برای سرکوب مقاومت آن در غرب کابل ترك گفتند، سید بلخابی كجا بود؟

1181/8/19

المان الله المان ا

اللَّ وَلِي مَا جِعِرُ أَسْفِينَ (لِمِيسِنَكُما مِعْرَتَ الْمُعِيرَ لِلْمُ وَلِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى والمنواب - داري وستان معاون وورم إطع زاع ، أرى حنواب كسام في عمور بر وم وطن طرفام و خد را سرندررا- اسلم: قرار بوانو . دراخير صن الموال ابر بررا شود المراد إلى الموران ويع المد من المراد عدا ما ولم المندولان وفال أو الم

و دون مد دان حدر الم على حدورا على أوديد . علاما دارد كر مقد برين مرتدوع بنامان كر دركت : كداك عارب هدور وك مستة اللن نواحم برطانا وع دسته هاى خدت منظر مزاب انهد مدكا نسي

والما اجر موزاره كدهن عاب ود نتوات الهادنا ير و مكم المورعا اوصى

ئے دور سنے ، نواج کر سوی وی داریان ای مدے بنی ب تا می دارم ادران ار سوالیت بزرگ دارید. ونبد فريئ مران على راماد كم موس ورا وركب موس والموالية

مادين ، براي ماية حواره مني بايدم الراد الرسما ا عان حدد را دادم . وغمراً معتريها وعاكم انديع بايك بالبران ورم ظهم متك شروايه والريين

فون كفاراي كميد مناسد كدفهي ملون درمدر منال انجاع داده وخارز بنرور براي ويه كذا من الله داست كم طار كرد و المداد در اعرا الألف كر موادر المست فن است دروجود او ترویع از دراری دار کوفت تا وارفین خط ا در .

كروز مرادز ودرالار ودر مرام وامل ملن

واسلم على المراقدس

بسم الله الرحمن الرحيم

بای ذنب متلت. قرآن کریم: ارلاً خود این فاجعه، اسفناك را به پیشگاه حضرت امام زمان (عج) تسلیت عرض میکنم. و از خداوند مسئلت دارم که دست این متجاوزین تروریزم را قطع فرماید. آری چنین است کسیکه یك عمر خدمت به مردم و خلق خدا نماید و خود را مصرف در راه اسلام و قرآن بداند. در اخبر چنین ظلم را باید پذیرا شود. باید گفت: ای نامردان و ای نمك نشاسان تاریخ شما پکه یك عمر با ما تو یك كاشه و لانه زندگی كردیم. آخر به عنوان نمك دان شكن خود را معرفى كرديد.

حالا جا دارد که خطاب به فهمی مرتد و هم پیمانانش کرد و گذت: که ای محارب قلدور و ای مفسد فی الارض تو باهم جریانها و هم دسته های خودت منتظر عذاب الهی و بندگانش

مزاری رهبر هزاره که چنین محارب بود نترانست ابقاء نماید تویکه رهروی او هستی یك دود نیستی و نخواهیم که

و من در اینجا از تمام ملت بلخاب تقاضا دارم که در این باره مسؤولیت بزرگ دارید. و بنده صریحاً قتل این خانن را صادر میکنم که هر کس این پسر زیاد را بکوشد من حاضرم ...] به او میدهم. برای طبقه، هزاره، بلخاب باید هشدار داد که شما امتحان خود را دادید.

و مخصوصاً طبقه، پنج پاه ها كه مانند پنج پاه يك به ابدان مردم مظلوم متمسك شده ايد و اين چنين خون آنها را مي مكيد. جنايت كه فهمي ملعون در مدرسه، علميه، انجام داده و خانه، بنده را به این وضع کشانده. باید دانست که چکار کرد. و اصلاً در اخیر باید گفت که هزاره نامش خوی ائسانیت در وجود او نرویده از مزاری خانن گرفته تا وارثین

که روز به روز خود را با دست خود به جهنم واصل میکند والسلام عليكم مشهد مقدس سيد محمد على عالمي بلخابي

ما را کی می بینند: «نامردان، غل ناشناسان تاریخ»؛ ما را چه می بینند: «طبقه، پنج پا از تبار پنج پایك»؛ و ما را چگونه می دانند: «خوی انسانیت به نام در ما نروید».

و اینجاست که باید درنگ کرد و دید که دستمزد دستبوسی چند قرنه را چگونه بر کف دست مان می گذارند؛ این آقای من که صاحب و پاسدار جنت، دنیا و آخرت من بود، امروز چه را بر کف دست من می گذارد که خوی انسانی مرا نیز نفی می کند؟ آیا واقعاً در طول قرنها مرا نا انسان دیده اند؟ آیا تمام صداقت و ایمان و باور مذهبی من را نسبت به تقدس وجودی خویش، مکر و حیله، یک نامرد و نمک نشناس نمکدان شکن می دیده اند؟ آیا واقعا جامعه، انسانی مرا از تبار حشره ای می دیده اند که خون می مکد و خوی انسانی در وجود آن نروییده است؟

آخ، چه درد آور است ویرانی تمام باورها و صداقت ها!

وقتی می بینی که از زیر آوار برج و باروی ایمان و اعتقادات مذهبیت نسبت به یك مرجع، یك بار کینه و عقده، چند قرنه، خویش را در برابرت می اندازند که:

"بگیر ای مرید احمق نامرد که از خوی انسانی بی بهره ای بگیر که اگر حیوان نمی بودی، بوسه بر دست دشمن انسانیت و بگیر که اگر حیوان نمی بودی، بوسه بر دست دشمن انسانیت و اجتماعت نمی زدی؛ بگیر ای موجود "پست فطرت" و حقیر و خونخوار که جز این مستحق چیز دیگری نیستی که یا سرت در آخورت پایین باشد و یا از طویله، آقا زیر ان آقا بروی و تا رسیدن آقا به منزل، سرت را تکان نیز ندهی که مبادا لجامت در دست آقا، دست قابل بوسیدن آقا انسانی، بگیر مزد برده گی صادقانه ات را که اگر هستی را خراش دهد؛ بگیر ای درنده خو، ای بی بهره از خوی انسانی، بگیر مزد برده گی صادقانه ات را که اگر هستی داشتی برای «آقا» بود و اگر انسانیت داشتی آنهم از برکت نمك و نمكدان «آقا» بود؛ بگیر ای ذلیل از تبار حیوان خونخوار، ای طبقه، هزاره، ای محروم از خوی انسانی، و بفهم که پول می طبقه، هزاره، ای محروم از خوی انسانی، و بفهم که پول می دهم تا خونت را بریزانند ... و به جهمنت واصل گردانند!"

... آه ای خدای من،

ای پروردگار من، ای قدرت یکتای پاسدارنده عقانیت و صداقت ها، نظاره کن که امروز بت من، من را انسان نمی داند، تو شاهد باش پروردگار من که مخلوق ترا چه می بینند و بر صداقت چند قرنه آن ، چگونه تف ننگ و هستی مکارانه خویش را می اندازند. ای خدای من، چرا من چنینم که صادقانه ترین خدمتم را خاینانه ترین یاداش می دهند؟

خدای من،

تو شاهدی که زهر واقعیت وجودی خویش را چگونه با گرفتن «خوی انسانی» از من شیرین می سازند که گویا نمکدان از من نبوده است، از آنها بوده است، و کاشانه، فقیر من، مرکز چور و چپاول و غارت دزدان مذهبی من نبوده است ؛ و امروز این منم که نمك ارباب را خورده ام و نمکدانش را شکسته ام!

یا پروردگارا

من تنها ترا شاهد می گیرم که امروز می دانم که عبادت برای تو و بنده گی برای تو، بی نیاز از واسطه های بت گونه در روی زمین است؛ من تنها ترا شاهد می گیرم که عرش ملکوتی تو،

بسترصفا وصميميت ها وصداقت هاست؛

آری، ای خداوندگار عشق و صفا و بی نیازی ها، ترا شاهد می گیرم که من در صد سال اسارت و محرومیت خود و در اوج مظلومیت و حقارت و اهانت اجتماعی خود، رجوع صادقانه به همین بت ها می کردم و خود را گرسنه می ماندم ولی دسترخوان بت خویش را رنگین نگه می داشتم تا همین الهه های زمینی، واسطه، رحم تو بر زنده گی پر دبار اجتماعیم شوند و غی دانستم که الهه های من دشمنان خدایی و عدالت تو برای مخلوق تو در زمین اند؛ غی دانستم که صداقت مرا دال بر حیوانیت من می دیدند و اعتقاد پاك مذهبی مرا دال بر خیوانیت من می دیدند و اعتقاد پاك مذهبی مرا دال بر خیوانیت می دانستند که گویا با خوی انسانی داشته دالت در زمین اندانی اندانی

آد، ای پروردگار سعادت ها و بهروزی ها،

من غی دانستام که بوسه بر دستان کی می گذاشتم! فقیر بودم؛ من را تا آن سرحد کشته بودند که دیگر قدرت دید کشته و خون من، حتى تحمل جلادان را به سر رسانده بود؛ محروم بودم؛ رزقم از بركت فرسوده شدن تنم به دست می آمد؛ در زمین و زمان مرا تنها موجودی ساختند که باید حلقم همیشه پر از تلخی توهین و اهانت باشد؛ هستی را از من گرفتند از مینم را از من گرفتند و حق انسان بودن را نیز از من گرفتند، چون قصد کرده بودم که اگر زنده گی می کنم باید بر مبنای عدالت و انصاف زنده گی کنم: این را مذهبم برایم می گفت! این را صاحب آن خطی برایم می گفت که برای عدالت و تکوین اصول قرآن بر زمین، لمظه یی برای دادن خون خویش درنگ نکرد: از حسین حرف مي زنم؛ از آن مرد شهيد تاريخ كه با خون خويش وارث و پاسدار صدیق عدالت الهی تو شد ... و من اگر ایستادم به خاطر صداقت و تعهد در برابر فرمانی بود که صدای آن را از هر ورق قرآن تو می شنیدم و اگر جنگیدم نیز برای تطبیق همین اندیشه، عدالت بود که دشمن سفاك تا كنون تشنه به خونم است و صرف با قتل عام جامعه ام راضي مي شولا.

آری ای خدای پاك من،

ای پروردگار رحمت و مهر و سخا،

من شکست خوردم و تاریخ محرومیت من آغاز شد؛ و ترا شاهد می گیرم که من اگر هر چیز را از دست دادم، اگر هست و بود خویش را باختم، با تمام ایمان و یقین، اعتقاد خویش را به مکتب عدالت و برابری تو از دست ندادم؛ اگر سرنوشت من بدانجا رسید که به برده گی مذهبی کشانده شدم، به خاطر صداقت و ایمانم به وحدانیت تو و به مرجع نگهدارند، حق و عدالت تو بود؛ اگر بت پرست شدم و بوسه بر دست الهه های مذهبی زدم، به خاطر باورم به میراث داران خون حسین بود که فکر می کردم همین رب های زمینی وارثین برحق آن اند.

تو شاهدی، ای پاك ترین مرجع عبادت ها،

تو شاهدی که اگر من مرجع عبادت خویش را نسبت به تو از طریق واسطه هایی چون سید بلخابی تعیین کردم، بدین علت بود که راه حسین و شیوه «چگونه مردن» حسین را برای عدالت و گذشتن از مبان امت به جانب تو، خدای بی همتای خویش، می دانستم؛ و به همین علت بود که در جریان راه، نشانه، راهم را عوض کردند و من نه تنها راه امت، که مسیر حرکت به جهت ترا نیز اشتباه گرفتم: با دزدیده شدن نشانه، راه به منزل سید بلخابی رسیدم و گمان کردم که کسی را یافته ام که بوی حسین و صداقت وی از وجود او می آید؛ از همان روز مرجع عقیده و حرکت و عبادت و نیازم سید بلخابی شد: فرزندم را

گرسنه می گذاشتم و پول رزق آن را برای سید بلخابی می آوردم؛ چون فکر می کردم که او راهرو خط عدالت است و اگر این مرجع تقویت شود، بالاخره روزی مظلومیت و محرومیت من را با ایجاد خط خون و عدالتخواهی - همچون حسین - از بین خواهد برد. خودم فریاد نمی کشیدم، خودم نمی اندیشیدم، خودم حتی حق فکر کردن مستقل را به خود نمی دادم، چون باورم این بود که سید بلخابی صدیق ترین مرجع فریاد و اندیشه و تفکر من است و وقتی او بیندیشد و فریاد بکشد که بوی صداقت حسین برای عدالت و برابری از وجود او می آید، دیگر حد مرید محروم و فقیر و جاهل باشد که حق تهور اندیشه و فریاد را به خود بدهدا ... من روان بودم و جلو دارم سید بلخابی بود؛ در صد سال زنده کی آواره کی و محرومیت چد بعدی و در زیر بار و در محل متعنن، چشمم په او بود که او کجا می رود و مرا به کجا می کشاند؟ گلوی فرزندم را خفه کردم و نگذاشتم که فریادی و اندیشه و فکری در جوار فریاد و اندیشه و فکر آقای مقدسم به وجود آید؛ خود را در تمام عرصه ها نیست کردم وحتی محو انگاشتم تا مرجع مقدس مذهبیم، تك روی تنها و بدون رقیب در خط خون حسین و عدالت باشد و مبادا که تمرد من، مانع فرعی در راه حرکت او به سوی رستاخیز اجتماعی و اعتقادی من شود. جامعه، خویش را فرش زمین کردم و هستی وجودی خود را زیر قدم های سید بلخابی قرار دادم تا دیگران از دور من را نبینند، مرجع صدیق اعتقاد و ایمان و باورم را نسبت به عدالت و برابری ببینند؛ چون باور داشتم که انسان چیزی نیست جز اعتقاد و ایمانش ... و من سید بلخابی را حتى اعتقاد و ايمان خويش نيز مي ديدم؛ اگر آل و عيالم را از تيغ می کشیدند، خم به ابرویم نمی آمد؛ ولی اگر کسی خس به جانب سید بلخابی می انداخت، دنیایم را آتش می گرفت؛ چون باورم این بود که او مرجع پاسدار حق و مرجع شکست محرومیت و مظلومیت اجتماعی من است؛ او را نه تنها صاحب اجتماعی، بلکه صاحب و مالك حق و حقوق اجتماع خويش نيز مي پنداشتم و اگر می خواست وضرورت می شد، هیچ باکی نداشتم که زیر رانهایش نروم و بر سر شانه هایم تا مصاف جنگ حق و عدالت او را نرسانم. ... این صداقتم بود ، ای پروردگار عدل و صداقت ها؛ با همین باور و صداقت، آنقدر خود را کوچك و ذليل مي ساختم که حتى تصور انسان بودن را نسبت به خود از بین می بردم؛ چون تو شاهدی، ای خداوندگار حقانیت و مظلومان، که من سید بلخابی را نه انسان، بلكه مرجع دفاع از حق اجتماع خويش نيز مى پنداشتم ...

چشم می سوخت که می دیدم من کیستم و چگونه بارم می کنند و چگونه با دید حقارت نسبت به یك مجرم، به سویم نظاره می کنند و دنیایم فرو می غلطید وقتی می دیدم که هیچکس بر حقوق به یغما رفته ام درنگ غی کرد و مرا موجودی می پنداشت که جوار سرك و گلخن حمام استحقاق خلقت من در روی زمین است؛ اهانت بزرگ تر از ین احساس غی کردم که می دیدم انسانیت من را بعد از نابودی حقوق سیاسی و ملی جامعه ام احتماعی و سیاسی، من را چون انسان دست سوم تحویل می اجتماعی و سیاسی، من را چون انسان دست سوم تحویل می گیرند؛ دیگر زنده گی برای من چه ارزش داشت که خواست انسانی جامعه ام را با تمسخر و اهانت به شخصیت خویش پاسخ می

... ولی ای خدای عدالت و انسانیت، تو شاهدی که من اعتقاد خویش را بزرگترین مرجع پاسدار عدالت و نجات می دیدم و به همین علت بود که سید بلخابی را ممثل اعتقادی خویش برای عدالت و نجات تعیین می کردم ... و اما من چه می دانستم که الهه، نجات من، به رب برده گی و اسارت من تبدیل می شود؛ من چه می دانستم خداوندگارمن، که کسی را که من مرجع حرکت خویش به سوی تو می دانستم، او مرا موجودی می دیده است که حتی «خوی انسانی به نام در او نروییده است؛

و اما امروز ... ای یاك ترین مظهر صداقت ها،

امروز به من خیانت شده است؛ امروز به کسی خیانت شده است که راز بنده گی او، اسارت مذهبی او از طریق ایمان و باور او به عدالت و خط خون حسین و اثمه، اطهار (ع) است. دردم آنقدر سنگین است که صرف خودم می دانم، و تو پروردگار یکتای من می دانی که مزد صداقت را خیانت گرفتن، چگونه کمر اجتماعم را خم کرده است.

... امروز وقتی به کف دستم می نگرم و مزد وخیانت سید بلخابی را در آن می بینم، می دانم که چرا برای عمل یك فرد فتوای حیوانیت یك اجتماع میلیونی را صادر می کنند.

آری، ای خدآوند، ای خالق هستی،

آنگاه که جلادان زمان با دستیاری سید انوری و سید هادی و دیگران سیل خون را در «افشار» جاری کردند، سید پلخابی کجا بود؟ آنگاه که خاك چنداول را با گوشت تن انسانهای آن منفجر می کردند، فتوای سید بلخابی کجا بود؟ آنگاه که غرب کابل روز ده ها قربانی را تحویل دستان و تشنه به خونان هزاره» می داد، فتوای سید بلخابی کجا بود؟ آنگا که چهل و چند سید بزرگوار خیانت کردند و جوار سنگر عدالت و شکست محرومیت جامعه، هزاره را برای سرکوب مقاومت آن در غرب کابل ترك گفتند، سید بلخابی کجا بود؟ مگر این مقاومت آن در غرب کابل ترك گفتند، سید بلخابی کجا بود؟ مگر این آقای پاك و بزرگوار در میان جمعی نبود که هر شب در شورای شبانه، خویش، طرح نابودی «مزاری رهبر هزاره» را می ریختند؟

... و همین جنبه عیانت است که حتی مغز استخوان را می سوزاند که سید بلخابی مرا «هزاره» می دیده است و خود را موجودی از تبار موجودات آسمانی! آنگاهی که من در اوج صداقت ها و باور اعتقادی خویش در جوار او قرار داشتم، فکر می کردم که این بزرگوار سیاهپوش عزادار برای نابودی حق و عدالت، مرا سپاهی صدیق برای خط خون حسین می بیند، اما برای یك لحظه هم باورم نمی شد که او «پدر شهید» جامعه ام را «رهبر هزاره» لقب دهد.

آخ که چقدر تلخ است کشیدن مرز تفکیك میان انسانها!

و تو شاهدی پروردگار من که اگر این مرز تفکیك «هزاره» و «سید» از طرف مرجعی صورت می گیرد که من آن را یگانه قدرت برای شکست محرومیت های اجتماعی خویش می دانستم، من چقدر باید زهر تلخ آن را احساس کنم! چقدر تکان دهنده و غیر طبیعی است که از میان خانه ات و از جوار دسترخوانت بر می خیزد و دست رد به سبنه ات می گذارد که:

وباش، ای نامرد، ای نمك نشناس تاریخ که از خوی انسانی بق بهره ای، دستت را بگیر که گناه عظیم را مرتکب شدی که فکر کردی تو خودت صاحب خانه و سرنوشت خودی و با شخصیت واراده، خود برای جنگ سر نوشت اجتماعیت می روی ا باش، ای حیوان ای پیرو «مزاری رهبر هزاره»، باش که حالیت کنم که خون رهبر و اجتماعت را که ریختاندیم، اکنون تو دیگر دود

هم نیستی که تا گم شدنت در هوا، چشم کسی را پر کنی! باش، ای هزاره، ای که خوی انسانی به نام در تو نروییده است! ه

... به همین علت است که باید بر دستمزد دستبوسی خویش در کف دستم درنگ کنم که من کی بوده ام و سید بلخابی کی بوده است و حالا من کیستم و سید بلخابی کیست؟

آری، من باید درنگ کنم و بدانم که من کی بودم و سید بلخابی کی بود: من مرید مطیع و صادق بودم که هستی ام «آقا» و شعور و مغزم نیز فرمان و فتوای «آقا» بود؛ و سید بلخابی «آقا» بود و دوستدار من که شعور مذهبی اجتماعی من، ریشه اش از مرجعیت مذهبی او آب می خورد. من فکر می کردم که ﴿ آقا ﴾ رهرو راه نجات من است؛ من فكر مي كردم كه أو نشانه، راه من به سوی عدالت و نجات است: سید بلخابی نشانه، راه بود! ... و مظهر حركت درست در راه، بيشتر از خود راه مهم است! ... او علامه، هوشدار دهنده، من بود که من را از انحراف باز می داشت و من فکر می کردم که اگر علامه، راه را از دست بدهم، خود راه را نیز از دست خواهم داد. به همین علت بود که سید بلخابی را بیشتر از خود دوست می داشتم و سید بلخابی نیز من را عزیز می داشت و دعایش پشت و پناهم بود و روزیکه فرصت بوسیدن دستش نصیبم می شد، آنشب خود را بیشتر از هر وقت دیگر به خدای خویش نزدیك احساس می كردم؛ من كی بودم: یك محروم قتل عام شده و اما «منتظر» برای عدالت و نجات؛ و سید بلخابی كى بود: يك مرجع معتقد به عدالت و آراسته به لباس سياه عزاداری برای ماتم مرگ حق و عدالت! من حقارت و محرومیت و مظلومیت خویش را در لباس سیاه عزاداری سید بلخابی می دیدم و احساس می کردم که وقتی او عزادار است، من باید پیرو ناچیز راه او باشم؛ چون اگر من خونم ریخته بود و حقوقم تاراج شده بود، سید بلخابی برای این بربادی من عزادار بود؛ چون من خود را پیرو صدیق حسین، آن مظهر عدالت در کربلا می دانستم و سید بلخابی را مظهر ماتمدار راه برای رسیدن به کربلا! هر دو در پیوند مشترك باهم، در درون یك جامعه می زیستیم: سید بلخابی از من بود و من (کور شوم اگر دروغ بگویم) خود را از سید بلخابی احساس می کردم و با تمام هستی خود از سید بلخابی بودم؛ جانم را اگر می خواست، جان خود را چه، که جان اولادم را نیز قربانش می کردم؛ چون (کور شوم اگر دروغ بگویم) أو را مظهر و علامت راه برای رسیدن به نجات جامعه می دانستم؛ آرامی او، آسایش دین و دنیایم بود. لبخند او، تسلیت ایمان و اعتقادم به حق و عدالت بود و (کور شوم اگر دروغ بگویم) در خشنودی او، رضایت خالق جهان آفرین خویش را می دیدم؛ چون او را الهدء اعتقاد، امید و باور جامعه ام برای رسیدن به حق و عدالت مي دانستم!

... و اما امروز من کیستم و سید پلخابی کیست: من ایستاده ام و بر مزد صداقت ها و باور ها و اعتقاداتم بر کف دستم نگاه می کنم که یك مشت خیانت است و بس. از عقب خنجر خورده ام و چهار طرفم خیانت و دشمنی و لعن و جدا كردن بند بند وجودم است. آن مرجعی كه من او را الهه، راه به جانب حق می پنداشتم، امروز از كنارم رفته و در جوار كسی نشسته است كه «تشنه به خون» من است. من هنوز همان مرید صادق و با ایان برای مرجع

پاسدار حق و عدالت و ایمانم؛ ولی مرجعم رفته و کنارم را ترك گفته ست!

... علامه، راهم دروغ بود؛ مرجعم پاسدار خیانت بود؛ نشانه، راهم را برداشته بودند و من نشانه بی را مظهر حرکت به سوی عدالت می دانستم که جز حرکت به سوی خیانت و رسانیدن من به اسارت و برده گی نوین، دیگر سمت و جهت را برایم نشان غی داد: همان مرجع عدالت دیروز، امروز با خون من غسل می کند تا من بپذیرم که اسارت من در مریدی او، بهتر از آزادی اجتماعم درعدالت و برابریست. مرجعی را که من پاسدار حق و انسانیت خویش می پنداشتم، امروز حقم را در کف دستم گذاشت که «برو ای محروم از پنداشتم، امروز دی پیرو مزاری رهبر هزاره، برو خدا بیخ و بنیاد تبارت را از ریشه بسوزاند که دود شوی و در هوا نابود شوی!»

... و سید بلغابی امروز دشمن است؛ مرجع تحکیم اسارت اجتماع من؛ او دیگر «سید» شده است و من «هزاره عیوان و فارغ از خوی انسانی»؛ او پرچمدار ظلم و جور و قتل عام من شده است و من، گناهم این است که ایستاده شده ام و درك می کنم که مرجع خاین، چقدر با تکیه بر صداقت من، خون جامعه ام را برای اسارت و برده گی می ریزاند. سید بلخابی هنوز هم همان علامه، دروغ برای فریب راهرو خط عدالت و قرآن است، و اما من دیگر آن چشم بسته، رهگذر نیستم که دستم بر لبه، عبای سید بلخابی و از عقبش روان باشم؛ من نیست که برج و باروی تزویر و فریب چگونه با خیانت رسوا شده است و این پرچمدار دروغین خون حسین، جز قاتل حسین کس دیگری نیست؛ من آگاهم و می دانم که مرجع حق و عدالت، سید بلخابی نیست که با عزاداری کردن و سیاهپوش کردن یك غدار خیانت پیشه، از ماتم اجتماعی من برای تحکیم اسارت سیاه یك قرنه، جامعه ام استفاده کند.

من می دانم که مرجعم دروغ بود و من خود نیز دروغ بودم: وقتی مرجع اعتقادیم دروغ بود، ایمان دارم که هستی وجودیم نیز دروغ بود. امروز آگاهم و خوب می دانم که چگونه ازصداقت اجتماعی و مذهبی من، برای ریشه دار کردن اسارت اجتماعیم استفاده کرده اند و امروز واقفم که چگونه با مرجع دروغ، مذهبم را از من گرفته اند و مرا در راهی قرار داده اند که فاصله، آن تا راه کربلا، فاصله میان روح و لجن است. امروز می دانم که مرجع غلط، مرا در مرز متضاد با خواستهای اجتماعی و سیاسی ام قرار داد و به همین علت است که خون اجتماعم جاریست؛ اشرافیت «تشنه به خون» جشن پیروزی خویش را در جوار خواسم نظام «تشنه به خون هزاره» تجلیل می کند!

آری، مرجع مذهبی من پاسدار حق و نجات من نبود، حامی سفاکان تشنه به خون من بود. مرجع صداقت ها و باور های من، خاین بود و برای رفع عطش تشنه به خونان من، خنجرش را در کام من فرو برد تا از خون حلقوم من، مفری برای حیات تشنه به خونان من درست کند؛ مگر مرجع خاین یك جامعه، بیشتر از این می تواند پیامی برای جامعه داشته باشد؟ مگر نژاد پرستان معتقد به «سید» و «هزاره» می تواند بیشتر از ماهیت غیر انسانی خویش، دیگر شعاری برای بیان هویت اجتماعی یك جامعه داشته باشند؟

امروز سید بلخابی، خط جدایی و تفکیك را میان «سید» و «هزاره» کشیده است و خیانت و جفای او از خون هزاران انسان من آب خورده است. امروز سید بلخابی حرف آخرش را گفته است که در طول صد سال صداقت و باور من نسبت به او، در دلش بود و با خود ص ۱۸

#### بایایگاه اجتماعی جامعه، ما،



سیاست، شیوه، ایجاد رابطه ها، حفظ رابطه ها و استحکام رابطه هاست. روابطی را که سیاست به وجود می آورد، مطابق به باورهای فکری و اعتقادی گرداننده گان سیاست است. سیاست حر کس، ضامن روابط همان کس، مطابق به شکل دید و تلقی آن از جهان و شیوه، برخورد عملی آن با مناسبات سیاسی و اجتماعی حاکم بر زمان است. روابط سیاسی از رابطه، دو فرد آغاز می شود و تا سطح جوامع و دولتهای جهان می رسد. سیاست خوب، متضمن تدبیر خوب برای ایجاد روابط خوب است و اما سیاست حاكم، همان سباست است كه صاحب پایگاه اجتماعی باشد. این حتمی نیست که هر سیاست حاکم سیاست خوب باشد و برعکس تقریباً اکثر سیاست های حاکم سیاست بد و حتی ارتجاعی و ضد مردمی بوده اند؛ چون اکثراً سیاستی حاکم می شود که از اقتصاد قوی برخوردار باشد تا با وسایل تبلیغاتی و شیوه های تبلیغی گوناگون،تا سطح حاکم شدن بر افکار عامه برسد؛ حاکمیت بر افکار عامه پیروزی سیاست برای صاحب شدن پایگاه اجتماعی

جامعه ای زنده است و خودش صاحب سرنوشت خویش است که ابتکار عمل سیاسی خود را خودش به دست داشته باشد و با خودارادیت سیاسی، روابط اجتماعی خویش را با دیگر جوامع ایجاد، حفظ و استحکام بخشد. تا جامعه صاحب ابتکار عمل سیاسی و صاحب سرنوشت سیاسی نباشد، نامکن است که برای منافع اجتماعی خویش موضعگیری نماید. این منافع اجتماعی شامل منافع سیاسی، منافع اقتصادی، منافع اعتقادی، منافع فرهنگی و غیره است. روشن است که منافع اجتماعی یك جامعه و تعهد اجتماعی و فکری برای این منافع، ماهیت سیاست اجتماعی را بیان می دارد. کسی که سرنوشت سیاسی یك جامعه را در دست دارد، ولی کوچکترین درك از منافع اجتماعی جامعه، خویش ندارد، این شخص بدتر از آن دشمنی است که برای نابودی خودارادیت سیاسی جامعه، مورد خصومتش تلاش دارد؛ چون در دست داشتن سرنوشت سیاسی یك جامعه، بدون درك از منافع اجتماعی آن جامعه، به مفهوم اسارت سیاسی جامعه در دست یك جاهل خودی است. از همین نکته است که اشکالی گوناگون اسارت سیاسی مطرح بحث می گردد؛ یعنی باید در نظر داشت که اسارت سیاسی تنها به مفهوم قرار داشتن در اسارت دشمن نیست، بلکه تحت رهبری نابخردانه، کسی حرکت کردن نیز اسارت سیاسی را به وجود می آورد؛ چون هدف اساسی آزادی سیاسی و خودارادیت

(\*) امير عبدالرحمن، تاج التواريخ، چاپ ١٣٧٣، ص ٢١٧

(\*\*) این تکیه کلام همیشه کی عبدالرحمن برای جوامع سرکوب شده توسط ارتش آن است.

سیاسی همان تعهد در برابر منافع اجتماعی جامعه است.

تلاش برای از بین بردن خودارادیت سیاسی یك جامعه، تلاش برای نابودی تمام منافع اجتماعی این جامعه است. جنگ برای انحصار قدرت سیاسی، صرفاً جنگ قدرت برای قدرت نیست، بلکه جنگ قدرت برای چپاول منافع اجتماعی جوامع محروم و تحت انقیاد نیز است.امیر عبدالرحمن زمانی می توانست که شاه یکه تاز و یگانه جمع کننده، عواید مالیاتی جوامع مختلف تحت انقیاد خویش در خزانه اش باشد که اولاً هیچگونه رقیب از لحاظ قدرت نظامی در مقابل نمی داشت و ثانیا هیچ مرجع سیاسی تصمیم گیرنده به غیر از امارت سلطنتی او نمی بود. وقتی امیر عبدالرحمن ادعا می کند که بعد از جنگهای متعدد «مالك تمالم مملكت پدر و اجدادم شدم» (\*) اینجا باید بدانیم كه ادعای مالکیت پدری بر سر زمین یك ملت، جنگ منافع یك خاندان سلطنتی با تمام جوامع ملت افغانستان است؛ افغانستان ملکیت یدری امير عبدالرحمن نبود، بلكه به دست گرفتن خوداراديت سياسي ملت و جوامع مختلف آن، این شاه را بر این باور وا داشته بود که برای رهبری یك ملت، بدون رقیب سیاسی و نظامی شده است و برای «رعایای مطيع» (\*\*) هيچگونه صلاحيت و خوداراديت سياسي باقي نگذاشته

جنگ قدرت برای قدرت ، جنگ پوچ و بی هدف جاهلان تاریخ است که بعد از سقوط و اشغال سرزمین یك کشور بیگانه و بعد از مصارف کمرشکل اقتصادی و بعد از جنگ و کشتن هزاران انسان دو ملت، پدر را از تخت مخلوع کن و پسر را به جایش بنشان! جنگ قدرت برای قدرت، جنگ بربادی منافع اجتماعی و منافع ملی یك کشور و ملت، برای نشان دادن زور و قدرت خود است، ولی جنگ قدرت برای منافع اجتماعی و ملی، جنگ با هدف سیاستمدار، و جنگ قدرت برای منافع خاص یك سلطنت و یا امپراطوری، جنگ ظالمانه و استعماری است.

جنگ اشرافیل مذهبی سید فاضل ها در برابر جامعه، هزاره نیز جنگ قدرت برای نابودی خودارادیت سیاسی و چپاول منافع اجتماعی این جامعه است؛ چون این اشرافیت به خوبی آگاه است که با از بین بردن خودارادیت سیاسی جامعه، هزاره و با تصاحب قدرت اجتماعی این جامعه، به گرداننده گان اصلی و تعیین کننده گان یگانه، روابط سیاسی و اجتماعلی این جامعه با جوامع دیگر تبدیل می گردد. ارزش و اهمیت خودارادیت سیاسی از همین جا روشن می گردد که بدون این خودارادیت، جامعه به عنوان کتله، اجتماعی بی که هیچگونه صلاحیت تصمیم گیری برای تعیین روابط اجتماعی خویش ندارد، زنده کی می کند ا باید مد نظر داشت که منافع اجتماعی یك جامعه و

یا ملت منوط به شکل تعیین روابط اجتماعی این جامعه و ملت با دیگر جوامع و ملت هاست؛ و روشن است که روابط سیاسی با جوامع و ملت های دیگر، تعیین کننده، اشکال روابط اجتماعی مطابق به منافع اقتصادی، اعتقادی و سایر منافع اجتماعی می باشد. هیچگاهی به ملاحظه نرسیده است که اولاً در اساس روابط اجتماعی جوامع و ملت ها، روابط سیاسی قرار نداشته و ثانیا روابط سیاسی بر اساس منافع اجتماعی جوامع و ملت ها بر قرار نشده باشد. در روابط سیاسی یی که منافع اجتماعی یك جامعه و یا ملت دیگر شده باشد، یا ملت، قربانی منافع اجتماعی جامعه و یا ملت دیگر شده باشد، حتما خدعه و نیرنگ و فریب و یا جهالت جامعه نقصان دیده مطرح است. تمام جنگهای ظالمانه ناشی از همین مفکوره، قربانی مطرح است. تمام جنگهای ظالمانه ناشی از همین مفکوره، قربانی ملاعه و یك جامعه و یا ملت برای منافع اجتماعی یك جامعه و مل ملت برای منافع اجتماعی غی گردد که هدف آن را همین امر تشکیل ندهد؛ حتی بزرگی و کوچکی جنگ نیز منوط به مقیاس چپاول منافع اجتماعی جوامع کوچکی جنگ نیز منوط به مقیاس چپاول منافع اجتماعی جوامع

تحت انقیاد آوردن یك جامعه و یك ملت برای نابود كردن خودارادیت سیاسی آنهاست. چون خودارادیت سیاسی یگانه وسیله برای ایجاد روابط اجتماعی و سیاسی برای منافع اجتماعی جوامع است. از همین جاست که ماهیت اسارت اجتماعی درك می گردد. جامعه اگر هر قدر آرام و مرفه باشد، ولی صاحب خودارادیت سیاسی نباشد، نا ممکن است که از آزادی های اجتماعی برخوردار شود. یگانه عنصری که ضامن آزادی های اجتماعی است، همانا خودارادیت سیاسی است (\*)؛ اگر خودارادیت سیاسی ایجاد کننده و رهبری کننده، روابط اجتماعی با دیگر جوامع است، روشن است که اسارت سیاسی مبین مرگ و خشکیدن روابط اجتماعی یك جامعه با جوامع دیگر است. برای اینکه یك جامعه را از تمام عرصه های اقتصادی، سیاسی، فکری، فرهنگی، مذهبی ... آن محروم کنند، ناگزیر اند که در قدم اول اسارت سیاسی این جامعه را مسلم سازند. وقتی اسارت سیاسی، متضمن مرگ روابط اجتماعی است، بناءً باید ارزش روابط اجتماعی یك جامعه را با جوامع دیگر مورد نظر قرار داد و باید مطالعه کرد که روابط اجتماعی تا چه حد بر بارور شدن عرصه های اقتصادی، سیاسی، فکری، فرهنگی، مذهبی ... جوامع تأثیر می گذارد.

امروز ما شاهدیم که آفغانستان با موقعیت خاص جغرافیایی خود، به بستر جنگ منافع اقتصادی وملی کشور های مختلف تبدیل شده است. در ماهیت سیاست و اهداف هر کشور مداخله کننده، یکی از منافع اجتماعی آنها نهفته است؛ به همین علت است که هر کشور برای آنکه در حاکمیت سیاسی ما جای پایی داشته باشد، گروه مورد حمایت خویش را تقویت اقتصادی و تسلیحاتی می کند.روشن است که تأثیر سیاسی هر یك از این کشورها در حاکمیت ما به معنای نابود شدن یك بخش از خودارادیت سیاسی ملت ماست. یافتن نقش و قدرت در حاکمیت سیاسی ما، برای معین سیاست و حتی تغییر سیاست به نفع منافع کشور های

تمویل کننده، جنگ کنونی است. با درك از همین مسأله، اشكال سیاست مداخله، کشور های مختلف درك می گردد: یكی از لحاظ نژادی با حاکمیت پیوند قایم می کند، یکی چون این حاکمیت را مطابق به منافع سیاسی و اجتماعی خویش نمی بیند، از طریق مذهب و بزرگ ساختن شعار های مذهبی، جامعه، دیگری را تقویت می کند و به بهانه، جنگ مقدس ایدیالوژیك مذهبی، برای بر انداختن حاكمیت مورد خصومت خویش به جنگ می پردازد؛ کشور دیگر که نه از لحاظ پیوند نژادی می تواند در افغانستان شیاست گذاری کند و نه از لحاظ پیوند مذهبی، بناءً ترجیح می دفت که بر هر جامعه ای که دشمن و رقیبش سرمایه گذاری کرده است؛ این کشور بر جامعه، رقیب آن جامعه سرمایه گذاری کند. در مجموع دست آورد این سرمایه گذاری های بیگانه گان برای تقویت یایه های نظامی و اقتصادی جوامع متخاصم که مصروف جنگ انحصار قدرت سیاسی اند، تشتت مطلق سیاسی و ملی، همزمان با جنگ خونبار اجتماعی برای ملت افغانستان است. ملاحظه می گردد که عرصه های مذهبی، فکری، فرهنگی، زبانی، نژادی و اجتماعی زمینه های متعدد برای استحکام روابط اجتماعی کشور اهای مداخله کننده در امور سیاسی و ملی کشور ماست. کشور های بیگانه از طریق پیوند های مذهبی، فرهنگی، زبانی، نژادی، اقتصادی وغیره با جوامع مختلف ملت ما رابطه بر قرار می کنند و بعداً با ایجاد همین روابط است که برای نابودی خودارادیت سیاسی ملت ما غرض تثبیت منافع خود شان مصروف جنگ با یکدیگر می شوند. تا اهمیت روابط فرهنگی، زبانی، مذهبی، نژادی وغیره برای حفظ خودارادیت سیاسی درك نگردد، هیچگاهی ممكن نیست که ما بتوانیم روابط اجتماعی خویش را سالم نگهداریم و با سالم نگهداشتن این روابط بتوانیم خودارادیت سیاسی خویش را حفظ کنیم و با حفظ خودارادیت سیاسی، منافع اجتماعی و ملی ملت خویش را با تمام جوامع و اقشار آن به دست آریم.

بنابرین، روابط مذهبی و فرهنگی و زبانی و نژادی و اعتقادی با یك جامعه، اگر از یك نگاه بیانگر وجوهات مشترك دو ملت و یا دو جامعه اند، از نگاه دیگر متضمن روابط اجتماعی نیز اند که ماهیت روابط سیاسی دو جامعه، دو ملت و یا دو کشور را تعیین می کند. اسارت سياسي يك جامعه اولا أز طريق همين وجوهات مشترك فرهنگی، زبانی، مذهبی، نژادی وغیره با کشور و با قدرت های استیلاگر به وجود می آید و بعداً خود به علت اسارت فرهنگی، زبانی، مذهبی، آثرادی وغیره تبدیل می گردد؛ چون فراموش نگردد که بهانه های مذاهب مشترك و زبان و فرهنگ یا نژاد مشترك صرفاً برای منافع سیاللی و اجتماعی کشور تمویل کننده، ماست. به طور مثال، وقتى جمهاوري اسلامي ايران از طريق مذهب با ما پيوند ايجاد می کند و سرمایه، ملت فقیر خویش را برای منافع یك طبقه، روحانی حاکم بر نظام سیاسی این کشور به خرج می رساند، در اینجا مفهوم مذهب مشترك آن نيست كه هر جامعه مرجعيت مذهبي خاص خويش را داشته باشد؛ ما ملاحظه مي كنيم كه فتواي مذهبي آيت الله خامنه ای مبنی بر ختم جنگ و صلح و سازش با شیعه های در باری تحت حمایت جمهوری اسلامی ایران، برای هدف کاملاً سیاسی که متضمن

<sup>(\*)</sup> این نکته قابل تذکر است که آزادی های اجتماعی منوط به عناصر گرناگون اند، اما چون مبحث اساسی ما در اینجا خودارادیت سیاسی یك جامعه است، از بحث در جزئیات خودداری به عمل آمده و صرفاً به خودارادیت سیاسی پرداخته شده است. خودارادیت سیاسی ولو در اساس معلول یك سلسله آزادی ها های دیگر اجتماعی (مثلاً آزادی اقتصادی وغیره) است، اما وقتی جامعه بدان دست یافت، دوباره در رابطه، متقابل علت و معلولی، ضامن تمام آزادی ها و متضمن تمام منافع اجتماعی جوامع می گردد.

منافع منطقوی این جمهوری است، صادر میشود. ملاحظه می گردد که با این پیوند مذهبی در قدم اول اسارت مذهبی خویش را مسلم ساخته ایم و بعدا خودارادیت سیاسی خویش را غرض موضعگیری سیاسی برای منافع ملی و اجتماعی خویش نیز از دست داده ایم. و یا عربستان سعودی وقتی هزاران میلیون دالر را بر یك دسته، كوچك متكی به اعتقاد مذهبی وهابیت سرمایه گذاری می کند، این کار برای ریش پریشت و ببر و جهار قبضه ای سیاف نیست که مظهر اسلامیت چرار مبضه ای وی باشد؛ این سرمایه گذاری برای جنگ با جمهوری اسلامی ایران است تا با نابودی «رافضی ها» از شر رقابت سیاست ایران بی غم شود؛ ورنه شاهد بودیم که در فردای آنکه دید که سیاف سفاك است ولی شمشیرش دیگر توان بریدن را ندارد، آن را طلاق داد تا به عنوان یك زایده، منفور سیاسی و مذهبی چون مهره ای بی اراده در كنج تاریك اداره، میلیتاریستی مسعود موقعیت احراز كند.

خودارادیت سیاسی یگانه مرجع برای خودارادیت مذهبی، فرهنگی، زبانی و شخصیتی یك جامعه است. مذهب جامعه یی که صاحب خودارادیت سیاسی خود است، مذهب زنده و پویاست که مطابق به ارزش های مذهبی در ذهن و وجدان جامعه زنده است؛ ولی مذهب اسیر روپوش مذهبی برای منافع سیاسی و اجتماعی مذهب حاکم است. فتوای مذهبی مذهب حاکم از هیچگوند بار مذهبی و اعتقادی برخوردار نیست، بلکه این فتوا وسیله، فشار مذهبی برای تطبیق سیاستی است که منافع سیاسی کشور حاکم را ضمانت می کند. خودارادیت سیاسی متضمن خودارادیت آن مذهبی است که با شعور مذهبی و با منطق مستحکم مذهبی، اعتقاد جامعه را اصالت مي بخشد و زنده نگه مي دارد؛ ولي وقتی مذهب به وسیله، اسارت سیاسی تبدیل گردید، دیگر هیچکس برای دور انداختن آن مذهب تردید به خرج نمی دهد و تا آن مذهب اسارت آور دور انداخته نشود، نامحکن است که مذهب رهایی بخش و جهت دهنده و اعتقادی، مطابق به ارزش های پایدار فکری و معنوی خویش، از اسارت رها شود؛ به همین شکل رابطه، فرهنگی با کشور های استیلاگر نیز باعث اسارت فرهنگی گردیده و فرهنگ اسیر به وسیله، نابودی خودارادیت سیاسی ملت ها و جوامع تبدیل می گردد. روابط مبتنی بر برده کی مذهبی، ايديالوژيكي وغيره نيز باعث اسارت سياسي مي شوند. اتحاد جماهیر شوروی ، از طریق پیوند ایدیالوژیکی با «حزب دیموکراتیك خلق افغانستان» در قدم اول داخل حاكمیت سیاسی این کشور گردید و بعدا برای جنگ ستراتیژیك منطقوی خویش نه تنها برده گان ایدیالوژیك خویش را قربانی كرد كه حتی تأ سرحد شکستن تمام پایه های بنیادی نظام «اتحاد شوروی» به تمویل ارتش سرخ برای جنگ رقابت امپریالیستی خویش در افغانستان ادامه

با درك از رابطه، متقابل خودارادیت سیاسی و نهاد های فرهنگی، زبانی، مذهبی، ایدیالوژیك، فكری وغیره به این نكته پی می بریم که اسارت یکی باعث اسارت دیگری شده و آزادی یکی متضمن آزادی سایر آن نهاد های اجتماعی می گردد. نامحکن است که با اسارت فرهنگی، مذهبی، ایدیالوژیکی، اقتصادی وغیره خودارادیت سیاسی خویش را به دست داشته باشیم و به همین ترتیب محال است که با اسارت سیاسی خویش، ادعای آزادی

مذهبی، فرهنگی، اعتقادی وغیره، خویش را به عمل آریم. حملات مذهبی و یا فرهنگی وغیره در قدم اول اسارت مذهبی و فرهنگی را به وجود می آورند و در قدم دوم باعث اسارت سیاسی می شوند.

وقتی امیر جابر، عبدالرحمن، جامعه، هزاره را با شعار جنگ مذهبی مواجه به حملات اجتماعی و نظامی ساخت و بعد از آنکه با حمایت از تشیع درباری، قرآن را در دست شیعه های درباری برای فریب سنگر های مقاومت این جامعه وارد هزاره جات کرد، اسارت اجتماعی، اسارت فرهنگی، اسارت مذهبی و اسارت سیاسی جامعه، هزاره را از طریق جنایتبار ترین و گسترده ترین قتل عام اجتماعی این جامعه به سر رسانید. اسارت جوامع از طریق قتل عام و قلع وقمع افراد آن جوامع، شکل دیگر از شیوه های استحکام اسارت است؛ ولی این شکل اسارت چون از طریق زور و قدرت به وجود آمده و مثل شیوه های دیگر اسارت از طریق روابط فرهنگی و مذهبی وغیره بر اساس رضایت یا فریب جوامع به دست نیامده است، ضرورت به آن دارد که این اسارت از طریق سیاستهای مختلف، استحکام داده شده و بقای آن حفظ گردد؛ چون هیچ حاکمیتی نمی تواند که حالت نظامی و یا احضارات جنگی را به علت مصارف هنگفت آن تا به آخر برای حفظ اسارت جوامع مورد نظرش حفظ كند؛ اكر احياناً اين لجاجت براي اتكاء به قدرت نظامي صورت گيرد، بهترين غونه، نتايج آن سقوط امپراطوری سرخ روس است که با مقاومت و وارد کرد فشار نظامی در يك نقطه، تمام كالبد نظام خويش را به زمين انداخت!

بنابراین بعد از جنگ و قتل عام و بعد از تطبیق اسارت در ابعاد مختلف أن بر يك جامعه، حفظ اسارت سياسي از طريق تقويت اسارت مذهبی، اسارت فرهنگی، اسارت زبانی، اسارت فکری و اعتقادی وغیره به عمل می آید. جامعه، اسیر و قتل عام شده، هزاره برای آنکه هیچگاهی نتواند بار دیگر صاحب تشکل سیاسی و آگاهی های سیاسی و ملی خویش شود، باید در قدم اول شعور مذهبی اش از آن گرفته شود و به جای آن اشخاصی به نام مذهب، صاحب مرجعیت مذهبی در این جامعه گردند که هیچگونه تعهد در برابر سرنوشت سیاسی و اجتماعی این جامعه نداشته باشند. این مذهب دربار پسند و مذهبیون درباری، باید ممثل اسارت سیاسی و مرگ روابط اجتماعی جامعه، آواره شده، هزاره گردند. باید برای هزاره روابط اجتماعی یی به وجود آید که همیشه به شکل معادله، یکطرفه، منافع و برتری های جوامع دیگر را ضمانت کند؛ یعنی اسارت سیاسی جامعه، هزاره باید متضمن اسارت روابط اجتماعی برای این جامعه با جوامع دیگر باشد، تا این جامعه در هیچ موضع بر اساس منافع سیاسی و ملی خویش اقدام نکند. وقتی حاکمیت سیاسی عبدالرحمن «دوستی خویش را با جامعه هزاره برباد شده» اعلان می دارد، بناء نامحکن است که روابط سیاسی این جامعه با حاکمیت از طریق روابط مستقیم سیاسی (یعنی ارسال غاینده، سیاسی در حاکمیت) به عمل آید. جامعه ای که تا سرحد نیست و نابودی مطلق آن قتل عام شده است، جامعه ای که زنده هایش را لیلام کرده اند و با آزادی قانونی برای تنبیه و سرکوب آن از دیگر جوامع لشکر بسیج شده است، این جامعه خونش رایگان است و غارت مال و داراییش نیز بایدبالقب «غنیمت» مشروعیت مذهبی و قانونی داده شد و خودش در تمام عرصه های سیاسی، اجتماعی، ملی، مذهبی وغیره باید نیست و نابود انگاشته شود. این نابودی مطلق بیانگر آن است که جامعه، هزاره نه در سیاست حاکمیت وجود دارد، نه در پالیسی های اجتماعی و عمرانی آن شامل است و نه

حاكميت در برابر اين جامعه احساس مسؤوليت قانوني مي كند. اما چون این جامعه و وجود آن در بین سایر جوامع ملت یدیده، عینی و غیر قابل کتمان برای حاکمیت هاست؛ از همین جاست که اسارت سیاسی، اسارت اجتماعی، اسارت زبانی، اسارت فکری و حتى اسارت اتنيكي اين جامعه بايد از طريق اسارت مذهب آن تحقق بخشیده شود؛ و از همین جاست که ماهیت تشیع درباری و عمق خصومت و جفای آن در برابر جامعه، هزاره درك می گردد. تشیع درباری شامل دربار نیست، ولی وابسته، دربار برای تحکیم اسارت سیاسی و اجتماعی جامعه، هزاره است. از همین جاست که منشی محمد حسن قزلباش دوست عبدالرحمن می گردد. و از همین جاست که سید نجف و سید عبدالوهاب و سید نبی و سید باباشاه (\*) به دستور و فرمان دربار، ولی نه به عنوان عضو دربار، با قرآن فریب سیاسی جبهه، مقاومت هزاره جات را به وجود می آورند و کاری را که امیر عبدالرحمن با هزاران شمشیرزن و توپ و فتوا و تکفیر خویش به پیروزی رسانیده نتوانست، اسلاف سید فاضل و محسنی به وسیله، مذهب مشترك آن را به انجام رسانیدند و با وارد شدن در داخل جبهه، جامعه، هزاره، با استفاده از قرآن، جبهه را به قدم های ارتش امیر انداختند! بناءً مگر نقش خیانت مذهبی سید فاضل ها ، بیشتر از نقش قدرت نظامی امیران برای سرکوبی و اسارت سیاسی جامعه، هزاره نیست؟

تشیع جاسوس بدین خاطر تشیع درباری نیست که عضو فعال در تصامیم سیاسی و کشوری دربار باشد، بلکه برای این درباریست که برای منافع سیاسی و اجتماعی دربار، پیوند و جبهه، مشترك با دربار دارد. سيد جاويد و سيد عالمي و سيد انوری و محسنی و اکبری برای این درباری نیستند که در رأس وزارتخانه های نام نهاد و شورای نام نهاد عالی دولت قرار دارند، بلکه بدین خاطر درباری اند که همچون هر حاکمیت انحصاری از ماهیت مشترك خصومت تاریخی و اجتماعی، در برابر جامعه، ِهزاره برخوردار اند. تشیع درباری بدین خاطر درباری نیست که مذهب رسمی دربار باشد، بلکه بدین خاطر درباریست که به مثابه، یك نظام ظاهراً مذهبی (ولی در ماهیت امر مطلقاً سیاسی) خادم نظام سیاسی دربار برای تحکیم اسارت سیاسی و اجتماعی جامعه، هزاره از طریق تحقق بخشیدن اسارت مذهبی این جامعه است؛ دربار با قدرت نظامی و سیاسی خویش تنها همانقدر موفق بود که جامعه، هزاره را قتل عام نماید و نهایتاً در این قتل عام پشتوانه، اجتماعی بعضی از اقوام متعصب مذهبی را نیز به دست آرد؛ ولی برای مرگ روابط اجتماعی و برای محو انگاشتن مطلق این جامعه، ضرورت به نظامی داشت که در تطبیق مرگ روابط اجتماعی و هیاسی این جامعه سهم بارز بگیرد و حتی ممثل هریتهای سیاسی، ملی، مذهبی و اجتماعی این جامعه در درون ملت نیز گردد. دربار ضرورت به همچون خادم مذهبی برای تطبیق سیاست اجتماعی ضد انسانی خویش دارد و این خادم برای حفظ آقایی اشرافیت مذهبی و اجتماعی خویش به آن امیری ضرورت دارد که در جباریت و سفاکی خویش روی آتیلا و چنگیز را سفید کرده است. نظام اشرافیت مذهبی و اجتماعی تشیع درباری و نظام جباریت سیاسی امارت امیری، برای نابودی خودارادیت سیاسی جامعه، هزاره باید به لازم و ملزوم یکدیگر تبدیل شوند. این یک*ی* 

تا گردن برده کی خم نکند و تعهد همنوایی با سیاست اجتماعی دربار را در مورد جامعه، هزاره لبیك نگوید، ناممكن است كه به آقای بدون چون و چرای این جامعه تبدیل شود و آن یکی برای اینکه سباست نیست انگاشتن مطلق جامعه، هزاره را جنبه، عینی بخشد، با کمال مسرت حاضر اسل که اسارت اجتماعی جامعه، مورد خصومتش را مضاعف و دو چند سازد. برده کی مذهبی و اسارت مذهبی این جامعه باید آنقدر تقویت گردد و از آن دفاع به عمل آید که در فردای قیام این جامعه، اسیر الله آنکه تیر عدالتش بنیاد سلطنت امیر را به لرزه در آورد، باید تیر ارباب مذهبی درون خانه اش سینه اش را سوراخ کند؛ قبل از آنکه سیاف و مسعود خون این جامعه را بریزانند، باید تیغ سید جاوید و سید انوری و محسنی و اکبری و سید فاضل در قلب این جامعه فرو رود؛ چون وقتی ارباب مذهبی این جامعه، خون جامعه را بریزاند، سیاف و مسعود هیچگاهی ملزم به نوشتن سند مشروعیت این جنایت و قتل عام نیستند ... و تا حاکمیت قصد کند که نیت دوستانه در برابر جامعه، هزاره اتخاذ کند و حق خودارادیت سیاسی برای این جامعه قایل شود، سید توکلی و سید حسن یار و سید جاوید و محسنی و سید عالمی و سید فاضل می روند و خود را مطرح مى كنند كه ما كرداننده كان و حاميان جامعه، هزاره هستيم؛ با ما کنار بیایید، جامعه، هزاره را دست و یا بسته تحویل بگیرید! چون اسارت مذهبی جامعه، هزاره اگر نتواند در هر مقطع تاریخ اسارت سیاسی این جامعه را تحقق بخشد، نه اسارت مذهبی یی وجود داشته است و نه سید فاضل و سید عالمی هایی که با شعار مطلقاً مذهبی به نام «جامعه، تشلِّع» و «حقوق شیعه ها» صاحب چندین وزارتخانه و ده ها ریاست شواند و از بس مقام برایشان ببارد، ناگزیر شوند که آقا الاغ خریش را نیز برای کاندید ریاست فلان وزارت، شیعه گفته رنگ کنند و به مقام رسانند! و اما انسان هزاره مثل همیش به علت مرگ خودارادیت سیاسی خویش شاهد قربانی شدن روابط اجتماعی و سیاسی خویش از طریق اسارت مذهبی خویش باشد.

بعد از درك همین موضوع است که با ماهیت جنگ سیاسی تشیع درباری در برابر جامعه، خویش پی می بریم و بعد از نابودی خودارادیت سیاسی خویش توسط شیعه های درباری است که به ماهیت مطلقاً سیاسی نظام تشیع درباری آگاه می شویم که با هستی مطلقاً مذهبی، جنگ مطلقاً سیاسی خویش را با استفاده از پایگاه مذهبی خویش در جامعه و هزاره کتمان می غاید. باید درك کرد که سید فاضل اگر صد لنگی سیاه و عبا و قبای سیاه بر سر و تن داشته باشد و اگر عزار بار نعره بکشد که در روز آخرت نزد «جد» خویش از ما شکایت عزار بار نعره بکشد که در روز آخرت نزد «جد» خویش از ما شکایت خواهد کرد، این همه ظواهر و شعارهای مذهبی برای کتمان نمودن آن سید فاضلی است که در ماهیت امر نه ریش دارد و نه لنگی سیاه و نه عبا و قبای آیت اللهی؛ برای آن سید فاضلی است که شهرت آن با صیفه دختر ۲۱ ساله اقناع می شود و عطش سیاسی اش با خیانت نامردانه تاریخی در برابر جامعه و هزاره رفع می گردد: که سید فاضل مذهبی، شخصیت های مزدور سیاسی برای مرگ خودارادیت سیاسی جامعه و وزاره بوده اند.

اسارت مذهبی جامعه، ما، علت مرگ خودارادیت سیاسی ما گردیده است. با دقت خیلی ها مختصر به تاریخ رشد فعالیت های سیاسی در درون جامعه، هزاره به اثبات می رسد که اسارت مذهبی ما، با قوت تمام با جلوگیری از ایجاد شدن ضعیف ترین تحرك سیاسی

در جامعه، ما حفظ شده است. هر شیعه، درباری با نفوذ مطلق خویش در یك منطقه، بر علاوه، اربایی و تغذیه از خون و گوشت و برست مربدانش، صاحب صلاحیت نظارت بر اندیشه، فکری فرد فرد افراد فامیل مریدانش نیز بوده است. فرزند مرید نه تنها میراث برده کی مذهبی را از پدر گرفته، بلکه سنت کتمان ننمودن هیچ چیزی را از ارباب مذهبی نیز به عنوان اخلاق و صداقت مذهبی به میراث برده است. «آقا» باید از هر راز مریدانش آگاه باشد. «آقا». با اولن تف بر دهن طفل مرید، سمبول نجاست اجتماعی مرید را در نظام اشرافیت اسارتبار مذهبی خویش خلق کرده است. «آقا» با اذان دادن در گوش نوزاد مرید، باشت نده بر وحدانیت خدا سمبول حق بانگ تحمیق مرید را ایجاد کرده است. و «آقا » با بستن کمر طفل مرید، کمر هزاره را برای تابعیت بی چون و چرای آن برای اسارت های سیاسی، مذهبی، اجتماعی، فکری و انسانی اش بسته است. این سه سمبول، آغاز میثاق هزاره برای زیستن در اجتماع اسیر سید فاضل هاست. نجاست و تحمیق و تابعیت نوکر منشانه، هزاره اگر در فردای تولد هزاره در ذهن و روانش مسلم نگردد، ناممکن است که در جوانی و حتی تا دم مرگ در هر موضعی (ولو روشنفکرانه و مترقی) که قرار داشته باشد، سیاست وحشت مذهبی سید فاضل ها، تردد و جبن و زنونی را در درونش ایجاد نکند، تف و اذان و دستمال کمر آقا، شکلیات قانونی برای به دست آوردن صلاحیت روابط اجتماعی هر فرد جامعه، هزاره توسط «آقا» ست؛ چون مرگ خودارادیت سیاسی، خشکانیدن روابط

اجتماعی نیز است. در نظام حاکمیت به وجود آورنده، اسارت سیاسی جامعه، هزاره و در نظام مذهبی تقویت کننده، مرگ خودارادیت سیاسی جامعه، هزاره، هر فرد این جامعه باید به جز از مذهب درباری و رفتار مطابق به قوانین و باور های این مذهب، نه چیز دیگری باشد و نه به چیز دیگری بیندیشد؛ چون مذهب درباری تا زمانی پیروز است که به مثابه، مذهب پذیرفته شود و تا زمانی این مذهب بانی اشرافیت نژادی و اجتماعی سید فاضل هاست که مغز و شعور هزاره حتی برای یك بار بر ماهیت مطلقاً سیاسی و مزدوریت سیاسی آن نیندیشد. باید هزاره نداند که سیاست مذهبی کردن مطلق حیات فکری، اجتماعی، سیاسی و ملی اش توسط مذهب درباری سید فاضل ها، همان نیرنگ کمرشکن سیاسی است که برای ابد نابودی خودارادیت سیاسی جامعه، هزاره را مسلم می گرداند.

نابودی مطلق فعالیت های سیاسی در جامعه، هزاره و حمله و سرکرب شخصیت های مذهبی و سیاسی این جامعه توسط سردمداران مذهب درباری برای آن است که شخصیت سیاسی و مذهبی آگاه مربوط به این جامعه نامحکن است که تحمیل قانونمندی ظالمانه یی را بر جامعه اش بیذیرد که با نام مذهب، صداقت اجتماعی مردمش را به دست آرند و با به دست آوردن صداقت اجتماعی صاحب یابگاه اجتماعی این جامعه شوند و بعدأ با به دست آوردن این پایگاه اجتماعی، نیروی اجتماعی خود جامعه را برای رگ بُری بنیاد های سیاسی، فرهنگی، و مذهب آگاهی بخش خودش به کار گیرند. جامعه باید آنقدر صداقت خویش را در برابر باورهای مذهبی خریش حفظ نماید که صرف منتظر صدور فتوای تکفیر ارباب مذهبی در مورد فلان فرد جامعه، خویش باشد و بعد از این تکفیر، مراسم رگ بُری شخصیت های مسؤول و متعهد

جامعه را خود جامعه با مراسم تجليل انتقام گيري وجلب رضايت اربابان خویش به عمل آورد.

سید فاضل ها آنقدر پاید بزرگ و پرهیبت و پر جلال و صاحب صلاحیت مذهبی باشند که خون هزاران فرزند رشید جامعه، هزاره، برای یك نارضایتی جزئی آنان ریختانده شود. سید فاضل آنقدر باید موقعیت اجتماعی و مذهبیش بر جامعه، هزاره مسلط باشد که جامعه، مریدش، سعادت دنیا و آخرتش را منوط به آن دعایی نماید که بعد از تسلیم گیری ذکات و سهم امام و سهم سادات، برای آخرت مریدش به عمل می آورد. جامعه، مرید باید آنقدر صادق باشد که صداقت مذهبی او، عصر جاهلیت اجتماعی او را تضمین کند. در این جامعه اگر فعالیت سیاسی آغاز شد و مراکز آگاهی بخش سیاسی در یهلوی سخنرانی تحمیقی سید فاضل، از بلند گوی خویش ماهیت کالبد سیاسی سید فاصل را از زیر شمایل و ظواهر مذهبی آن افشاء کرد، دیگر نامکن است که اسارت مذهبی تشیع درباری، باعث مرگ خودارادیت سیاسی جامعه، هزاره گردد.

نظام اشرافیت مذهبی تشیع درباری از همانروزی متزلزل گشت که احزاب سیاسی در درون جامعه، هزاره، خلاف قانون اسارتبار مذهبی این نظام به وجود آمدند؛ برای پیروزی و حاکم شدن بر فاز جدید سیاسی در جامعه، هزاره سؤ استفاده از شعار ایدیالوژیك «وحدت دین و سیاست» یگانه امکانی بود که آقای مذهبی را به آقای سیاسی جامعه، مریدانش نیز تبدیل می کرد. بعد از همین مرحله است که جنگ تشیع دریاری در برابر رهبریت سیاسی جامعه، هزاره آغاز می شود و بعد از این جنگ است که شیعه های درباری در هر یك از جبهات موجود تقسیم می شوند و با تشدید جنگ داخلی نه تنها خون جامعه، ما را می ریزانند، بلکه از ایجاد وحدت سیاسی و رهبریت مقتدر سیاسی در جامعه، ما نیز جلوگیری می نمایند. از جامعه یی که در مدت یك قرن بوی سیاست نمی آمد، حالاکه صاحب آن مقدار شعور سیاسی و اجتماعی شده است که دست به تشکل سازمان سیاسی می زند، باید نفاق سیاسی به یگانه وسیله، نفاق اجتماعی در این جامعه تبدیل شود. باید اولین دست آورد احزاب سیاسی در این جامعه جنگی باشد که به موجب آن خاطره، حزب سیاسی و کار سیاسی جز تداعی کننده، لمرگ و خون و فاجعه، اجتماعی چیز دیگری نباشد. باید جنگ احزاب سیاسی آنقدر خون این جامعه را بریزاند که دیگر حد پدر مرید باشد که حتی خیال سیاست را در سر بیروراند. اگر اسارت مذهبی، باعث مرگ خودارادیت سیاسی و مرگ روابط اجتماعی جامعه و هزاره با جوامع دیگر شده بود ، باید رهبریت سیاسی این جامعه، ولو به قیمت خون و قتل عام این جامعه هم شده، نابود گردد. «مزاری» را باید سید جاوید «جنایت کار»، «دیواند»، «شریر»، «جنگ طلب» و ... لقب دهد تا با نماینده کی از جامعه، مریدان تحمیق شده اش به چوکی وزارت پلان و معاونیت صدارت تکیه بزند؛ سیل عالمی بلخی باید بدون کوچکترین بهانه برود و به رهبر فراکسیون اکبری تبدیل شود تا چوکی وزارت تجارت تا ابد از حضور هزاره بي غم باشد! و جون وحدت سياسي جامعه، هزاره باعث وحدت اجتماعي وصف يكيارچه و متحد سياسي و اجتماعي اين جامعه می شود ، باید محسنی ایران را ترك گوید و به پاکستان بیاید تا «تشنه به خونان هزاره» را آگاه بسازد که اگر «وحدت» به وجود آمد، هزاره ها از آنها «حق» میخواهند و این چاکر آماده، خدمت را حق و فرصت بهمند که در تشنه بودن به خون هزاره، کمتر از آنان

می تواند؟

نیست! به همین علت است که سید فاضل ها و محسنی ها در درون جامعه، هزاره کاملاً شیعه هستند و برای ثبوت شیعه بودن خویش حتی شیوه، دخول و خروج شیعی از بیت الخلا را نیز به وجود می آورند، ولی به مجردی که از جامعه، هزاره بیرون شدند، با وحدت نژادی و علایق نژادی خویش، به شخصیت های سیاسی تبدیل می شوند و برای این شخصیت سیاسی خویش حتی حرمت خاندان پیغمبر خدا را نیز در زیر قدم های سیاف می ریزند و چاکر همخوان او می گردند؛ چون این آقایان می دانند که اگر خود را معلل روابط سیاسی و اجتماعی جامعه، هزاره نسازند، ناممکن است که با اسارت مذهبی جامعه، هزاره، اشرافیت تاریخی مذهبی خویش را حفظ کنند؛ چون اینان خوب واقفند که اکنون سیاست به پدیده، مسلم در جامعه، هزاره تبدیل شده است واگر این آقایان با شخصیت مذهبی صاحب مقام رهبری سیاسی جامعه، هزاره نشوند، هیچگاهی ممکن نیست که خودارادیت سیاسی این جامعه مهار شده و به نفع اشرافیت مزمن و مفتخوار مذهبی آنان تغییر

واما اگر «مزاری» به وجود آمد و جبهه آزادی خواهی و عدالتخواهی سیاسی این جامعه را نیز رهبری کرد و شیعیان درباری نتوانستند با تیخ تکفیر و ارتداد موقعیت اجتماعی و موقف رهبری آن را نابود کنند، آنگاه است که باید چاکری سیاسی برای مسعود و سیاف و برده گی بی چون و چرا برای جمهوری اسلامی ایران غرض قتل عام اجتماعی و نابودی رهبریت سیاسی جامعه هزاره کنند. بدون سرکرب مرگبار مقاومت اجتماعی و سیاسی جامعه هزاره، و بدون اسارت سیاسی این جامعه توسط قدرت حاکمیت ها، نامحکن است که اسارت مذهبی این جامعه مسلم گردد، و بعدا بدون اسارت مذهبی این جامعه های درباری نامحکن است که با قتل عام آن توسط آرتش و جنگ، درباری نامحکن است که با قتل عام آن توسط ارتش و جنگ، نابودی خودارادیت سیاسی اش برای ابد مسلم گردد. بعداز همین نابودی خردارادیت سیاسی اش برای ابد مسلم گردد. بعداز همین در بار» برای سرکوب دایی جامعه هزاره از طریق مذهب دربار در بار» برای سرکوب دایی جامعه هزاره از طریق مذهب دربار لقب داد.

تا زمانی که تشیع درباری به عنوان واسطه سیاسی دربار در درون جامعه هزاره رشد نکند، محال است که صاحب پشتوانه قدرت سیاسی و نظامی دربار گردد؛ تا سیدفاضل میثاق نابودی جبهه عدالت سیاسی و نیروهای نظامی «رهبر شهید» را با مسعود و سازمان مخفی آن امضا انکند، نامحکن است که در بعد از ظهر ۲۳ سنبله ارتش مسعود و طیارات بجب افگن آن هزاران تن راکت و بجب را برای دفاع از حیات وی بر سر جامعه هزاره منفجر کنند. تشیع درباری وقتی به وسیله تطبیق اسارت سیاسی واسطه و دلال سیاسی تبدیل می شود. دلالیت و واسطه گی واسطه و دلال سیاسی تبدیل می شود. دلالیت و واسطه گی سیاسی این مذهب دربار، هم معامله با ناموس اجتماعی هزاره است و هم معامله با ناموس اجتماعی هزاره است و هراره است و هم معامله با ناموس اجتماعی آن.

سیدفاصل در رأس مذهب دلال تشیع درباری، بدتر و بیشرمانه تر از روسپی دلال، با باداران خویش چانه زدن ضمانت حق سیدها وقزلباشها را به بهای ناموس وشرف اجتماعی و حیات سیاسی وملی جامعه، هزاره به عمل می آورد. مگر مذهب دلال چیز دیگری به جز دلالیت سیاسی برای خریداران سیاسی انجام داده

حاکمیت های انحصاری و ضد مردمی نه تنها دشمن حقوق سیاسی و اجتماعی جامعه هزاره، بلکه دشمن خودارادیت سیاسی تمام ملت اند؛ شدت بیشتر ظلم این حاکمیت ها در برابر جامعه هزاره از آنجا ناشی می شود که می خواهند این جامعه را به کلی نادیده و نیست انگارند و حتی موجودیت میلیونی اجتماعی آن را در کشور از چشم ها پنهان دارند. همینکه تشیع درباری به وسیله تطبیق سیاست نیست انگاری جامعه هزاره تبدیل می شود، دو اصل بنیادی در مورد شناخت تشیع در باری مطرح می گردد: یکی اینکه این نظام مذهبی درباری در ماهیت ظالمانده خویش هیچگونه تفاوتی با نظام های سیاسی ارتجاعی درباری ندارد و دوم اینکه پیروزی تشیع درباری به مثابه یک اشرافیت خانه برانداز مذهبی در درون جامعه هزاره، محکومیت وستم های سیاسی، اجتماعی و ملی این جامعه را از طریق مسلم ساختن ستم مذهبی دو چند می سازد.

فاجعه، بزرگ اجتماعی برای جامعه، هزاره در اینجاست که اینها در هر قدم به نام جامعه، هزاره و آن هم به نام «صاحبان اجتماعی جامعه، هزاره» با دیگران طرف می شوند. این حالت برای هیچ جامعه، دیگر واجود ندارد که در زمان مبارزه و مقاومت، هنگام مذاکرات سیاسی، دشمن هفت تبار آنان به سخنگوی خواستهای سیاسی و اجتماعی آنها رتبدیل شود. این حالت تا همین اکنون وجود دارد و خود ما نیز این حالت را خیلی صادقانه تقویت می کنیم. سنگر و مقاومت و خون و قربانی از ماست، ولی سیاست و سخنگویی اهداف سیاسی و اجتماعی ما در مذاکرات با دیگران، در صلاحیت دشمنان قسم خورده، اجتماعی ماست! مقصر ماییم که تا هنوز شهامت دور انداختن ابن عناصر را نداریم و تأثیرات روانی وحشت مذهبی تشیع درباری چنان رواح و روان ما را خورد کرده است که ما با تصمیم واراده، خود این عناصر را در صحنه، سیاسی و فرهنگی مطرح می کنیم، بدون آنکه بدانیم که دادن مسؤولیت سیاسی، فرهنگی و نظامی برای عناصر متعهد به نظام تشیع درباری این اعتقاد را برای دشمنان تاریخی اجتماعی ما به وجود می آورد که فکر کنند این عناصر از یایگاه اجتماعی قوی در درون جامعه، ما بر خوردارند! ورنه هیچ عقل سلیمی در جهان سیاست و مبارزات سیاسی و اجتماعی برای حق و عدالت، این حالت را پذیرفته نمی تواند که خود جامعه در تمام عرصه های مقاومت خون و قربانی بدهد، ولی در زمان پیروزی خود و شکست دشمن، کسانی را به نماینده گی سیاسی و مذهبی خویش تعیین کند که در طول تاریخ دشمنان قسم خورده، جامعه اش بوده اند. در هنگامه، پیشروی «طالبان» به جانب کابل، هیأتی از تشبع درباری از جوار ما در هزاره جات به قندهار رفته و با «طالبان» مذاکره می نماید و تحویلاهی مناطق خویش را برای آنان وعده داده، درباریان را حامیان مذهبی و اجتماعی جامعه، هزاره معرفی می دارد، ولی ما تا هنوز برای ایلکه صلاحیت سیاسی و اجتماعی این عناصر را در جامعه، خویش نشان داده باشیم، بازهم در رأس مذاکرات خویش همین عناصر را معرفی می داریم.

ضرورت حیات سیاسی و اجتماعی ما در شرایط کنونی اینست که هر فرد ما با تمام صداقت به سرنوشت سیاسی و اجتماعی جامعه، خود باید حتی سنگ و چوب کشور را آگاه بسازیم که این عناصر مربوط با جامعه، ما نیستند، بلکه منوط به آن اشرافیت نژادی و مذهبی یی اند که هیچگونه سرنوشت مشترك تاریخی،سیاسی،اجتماعی و مذهبی با

جامعه، ما ندارند و نخراهند داشت. وقتی سیدفاضل و سید جاوید و سید انوری و سید عالمی بلخی و سید کاظمی و محسنی و اکبری را سیاف و مسعود در آغوش گرفتند، زمینه ساز آن خود ما بودیم که اینان را آنقدر صاحب سن سیاسی و مذهبی و نظامی کرده بودیم که دشمن وقتی دید که واقعا اینان می توانند ما را از درون ضربه، کاری بزنند، در زودترین فرصت سیاست نابودی خودارادیت سیاسی جامعه ما را در وجود اینان، در جوار سنگر سیاسی و اجتماعی ما تطبیق نمودند. ای کاش شیعه های درباری به نام خود و برای جامعه خود می رزمیدند که ما هم دعای صادقانه، خیر برای پیروزی شان می کردیم؛ بدبختی در اینجاست که اینان چون آقایان مقدس، برای امتیاز و شخصیت های سیاسی و اجتماعی خود، به نام جامعه، ما و با دلالیت با خون و با خیانت به سرنوشت سیاسی وملی ما خود را صاحب مقام مي سازند.

همین اکنون ترکیب حاکمیت نام نهاد در کابل ملاحظه گردد: سیدمحمد علی جاوید وزیر پلان است، سید انوری وزیر کار و امور اجتماعی است، سیدعالمی بلخی وزیر تجارت است، سیدهادی و سید لولنجی وزیر مشاور های رئیس جمهور اند، سیدحسن یار رئیس دانشگاه کابل است، سید گرهری وزیر انکشاف دهات است، محسنی و اکبری اعضای شورای عالی دولت اند و ده ها سید و قزلباش دیگر در مقام های خورد و بزرگ دیگر مصروف فعالیت برای تقویت و استحکام پایه های حاکمیتی اند که هیچ باکی برای بروز دادن تشنه بودن خویش به خون هزاره ندارد: ولی آیا یك تن از جامعه، هزاره با وجود این همه قربانی و مقاومت بر حق عادلانه در ترکیب حاکمیت وجود دارد؟(\*)

اینجا بر خلاف ادعای سید محمد سجادی هدف تفکیك سید وقزلباش و هزاره نیست، هدف نشان دادن خیانتی است که به نام وشعار «وحدت تشیع»، حق سیدها و قزلباشها را به بهای نابودی خردارادیت سیاسی و ملی جامعه، هزاره به دست آورده اند. هدف بیان واقعیت و نیت تاریخی شیعه های مزدور و دشمن جامعه، هزاره است که نباید نسل های ما دیگر فریب تزویر مذهبی این عناصر را بخورند و بازهم با قربانی و حماسه، کبیر قیام بر حق خویش برای عدالت سیاسی و اجتماعی با همراهی وهمگامی با این دشمنان، زمینه، قتل عام جامعه، خریش را برای وزیر شدن و «عضو شورای عالی دولت» شدن سیدجاوید ها و محسنی ها و اکبری ها مساعد سازند. باید نسل های بعدی ما بدانند که برای شکست و نابودی خودارادیت سیاسی ما، تشیع درباری چه نقش خاینانه را از درون بازی کرد و برای اینکه بار دیگر ما را از درون روابط اجتماعی یك ملت حذف كنند، چگونه خود به نام صاحبان حقوق سیاسی و اجتماعی ما با دیگران وارد مذاکره و مفاهمه شدند. نسل آینده، ما باید بداند که مرگ خودارادیت سیاسی ما، خشکیدن روابط اجتماعی ماست و ما وقتی روابط اجتماعی با دیگران نداشته باشیم، هیچگاهی نمی توانیم ازمنافع اجتماعی

خویش مطابق به نیازمندی های زمانی خویش دفاع کنیم. نسل آینده، ما باید بداند که هر کسی از شیعیان درباری که در رأس روابط اجتماعی ما قرار می گیرد، منافع اجتماعی ما را قربانی منافع اجتماعی خویش می نماید؛ مگر بهتر از این تجربه چیز دیگری خواهد بود که شیعیان درباری با مرگ خودارادیت سیاسی ما ، صاحب روابط اجتماعی ما شدند و سیاف و رہانی نیز در جوار خوان خویش، بیشتر ازمگس وشیعه ها ی را جمع کردند؟!

نسل های بعدی ما باید بدانند که خودارادیت سیاسی جامعه، خویش را حتی برای سید محمد سجادی و سید عباس های حکیمی نیز ندهند. این نسل ها باید واقف باشند که اگر برای منافع اجتماعی خریش می رزمند، هیچگاهی نباید خودارادیت سیاسی خویش را با همجواری با شیعه های درباری نابود کنند. این تجربه، تلخ باید برای تاریخ ونسلهای بعدی بیان گردد که جامعه، ما را قربانی ضمانت «حق سیدها و قزلباشها» کردند. این واقعیت است و هیچکس نمی تواند با شعار «وحدت تشيع» بر اين واقعيت مسلم تاريخي خاك بيندازد. بگذارید که نسلهای آگاه، شهامت بیان واقعیت و درك علت شكست (ادامه دارد) خریش را داشته باشند. این حکم تاریخ است.

## (شب های غمناك)

فريدون مشيرى

شب های غمناك شب ها که خیل بیگناهان چون برگ می افتند بر خاك شب های تلخ بردباری شب های سنگین و سیاه سوگواری شب ها که قوت مادران چشم بردر با روح مالامال اندوه بغض است و فریاد «وای» است و زاری شب های حیرت شب های حسرت در تنگنائی اینجنین تاریك تاریك جان را امیدی زنده می دارد که فردا - فردای نزدیك -این خلق خاموش با صبح پیروزی کشد بانگ رهائی یر می کشاید در بهشت روشنائی.

<sup>»-</sup> ولی برعکس ملاحظه می کنیم واثق را به جاغوری می فرستند تا با راه انداختن جنگهای داخلی ریشه های وحدت اجتماعی هزاره را به نفع تشیع درباری و حاکمیت انحصاری بسوزاند؛ زاهدی و فکرت را در غزنی مأموریت می دهند تا جبهه، واحد سیاسی جامعه، هزاره را با تحریکات منحله گرآیی وعقده گشایی های شخصی در برابر فلان اشخاص دو شقه کنند، امینی اشترلی را در ارزگان وظیفه لمی دهند که حتی یك شب آرام نگیرد و دست از تو طنه و جنگ و شرارت بر ندارد که ونصری ها » حاکم نشوند و به همین ترتیب چند جاهل خام اندیش عقده یی را در جرغی- بورجیگی و ورس و لعل وادار می سازند که برای اعاده، «حقوق پاسداران» لحظه یی از آرامش بر خوردار نگردند. اینست سهم هزاره ها در جوار اربابان مذهبی شان!

# tales, a series, a series de la francia de tales, a series de la compania del compania de la compania de la compania del compania de la compania del la compania de la compania de la compania de la compania de la compania del la compania de la compania de la compania del la compania

واقعیت ها را وقتی از دیدگاه تاریخ می بینیم، از مفهوم خویش در زمان حال پیرون می شوند. زمان حال و واقعیت های آن برای هر نسل، بنیاد تاریخ نسل های آبنده است. نسلی که در زمان حال زنده گی می نماید و تمام پدیده ها و حوادث سیاسی، اجتماعی، مذهبی، اقتصادی، فرهنگی، فکری و معنوی خویش را با امکانات و توانمندی های خویش تجرید می کند، این بدان مفهوم نیست که تجرید، این نسل بدون تأثیر پذیری از تجارب گذشته گان بوده و دیروز یا زمان گذشته هیچگونه تأثیری بر دیدگاه های این بسل نداشته است.

زمان با ارزش ترین عنصر برای تکوین تجارب است. اگر دقیقاً ملاحظه گردد، تاریخ خود زمان است؛ ولی زمانی است که با تجربه، بشر آمیخته شده است. تجارب گذشته، بشر و زمان، هنگامی به تاریخ تبدیل می شوند که بترانند در بستر قانونندی خاص خویش برای نسل های بعدی برسند. بنابرین، سیالیت زمان بیانگر این است که حتی زمان حال نیز جر، تاریخ محسوب می شود. تاریخ در زمان حال زمانی می تراند به وجود آید که تجارب نسل درگیریا حوادث و واقعیت ها ثبت گردند. وقتی می گرییم: هما تاریخ را می سازیم، این جرف بیان دقیق ثبت تجارب مشر می نسل در زمان حال است که این تجارب و ثبت آن میان تاریخ است که در زمان حال جربان دارد.

دید کلاسیك نسبت به تاریخ که آن را منوط به حرادث گذشته می کرد، عنصر سیالیت زمان و حوادث، واقعیت ها و تجارب هر نسل را بدون رابطه، علی (علت و معلول) مد نظر داشت رحتی تصور هم نمی گردید که تاریخ واقعی در زمان حال به وجود می بید و همین تاریخ در زمان حال است که پشترانه، حرکت نسل های آینده می گردد. هر نسل اگر در زمان حال خود تاریخ خود را نسازد و آن را ثبت نکند، به معنای این است که این نسل مجزا از نسازد و آن را ثبت نکند، به معنای این است که این نسل مجزا از سایر نسل های گذشته و آینده، برای خود زایده شده، برای خود زایده گی خریش را نیز دفن کرده است.

امروز ملاحظه می نماییم که منحصر کردن تاریخ به گذشته ها،
بهترین منطق برای ارتجاعیونی است که برای اسارت نسل های تحت
تسلط خویش، متکی بدان می شوند، جالانکه تاریخ نه تنها زمان
گذشته، بلکه زمان حال و آینده نیز است. اگر ما تاریخ اسلام را
مد نظر بگیریم، ملاحظه می کنیم که اسلام به مفهیم واقفی کلمه
از زمان خلقت بشر شروع می شود و بعد از حضرت ایراهیم
خلیل(ع) در سیر مستقیم خویش به جانب حضرت محمد(س)
حرکت می کند و تا به امروز برای ما می رسد، با اتکاه بر همین
مثال می توان گفت که تاریخ عبارت از همان زمانی است که عامل
مثال می تکوین پدیده ها و تکامل پدیده ها نیز است. به طور مثال
اگر ما به بدیده های فکری توجه کنیم، هر فکر و فلسفه و نظ

محصول زمان حال خویش است، اما این فکر هیچگاهی غی تواند مجزا از افکاری قلیداد شود که از گذشته آمده بو معنویت انسان را در زمان حال تشکیل داده اند. در دیالکتیك هگل، دیالکتیك دیوکریتوس به ملاحظه می رسد؛ میان هگل و دیوگریتوس تق بیا دو هزار و چهار صد سال فاصله، زمانی وجود دارد، ولی روشن است که دیالکتیك هگل و دیالکتیك دیوکریتوس از هم مجزایند؛ چون دیالکتیكی که بعد از دو هزار و چهار صد سال تکامل فکر بشر ارایه گردید، عبارت از آن دیالتیك مادی گرای محض دیوکریتوس نبود، بلکه دیالکتیكی بود که زیربنای منطق فلسفه، ایدیالیستی هگل را بشکیل می داد. نکته، قابل توجه دیگر این است که دیوکریتوس بك فیلسوف یونانی بود و هگل یك فیلسوف آلمانی؛ یعنی نه تنها فاصله، فیلسوف یونانی بود و ههار صد سال، بلکه مکان مجزأ نیز غی تواند زمانی تقریها دو هزار و جهار صد سال، بلکه مکان مجزأ نیز غی تواند

امروز عناصر ارد عی و مصلحت گراپان بی خرد، تلاش جدی به خرج می دهند که از بیان واقعیت ها و تحارب نسل کنونی ما جلوگیری به عمل آرند. این امر بدان معنا است که اینان می خواهند سیالیت زمان را از تاریخ اجتماعی جامعه، ما بگریند و نسل ما را با قام قربانی و تحارب سیاس و مذهبی و اجتماعی آن دفن کنند؛ همچنانکه نسل میارز جامعه، ما را که در برابر امیر عبدالرحین جنگید، در همان زمان خود شان، با تجارب و افکار و واقعیت ها و حقانیت میارزه، شان دفن کودند؛ چنانجه که امروز با تأسف وقتی که مقانیت میارزه، شان دفن کودند؛ چنانجه که امروز با تأسف وقتی که ما می خواهیم به واقعیت آن حوادث بی بیریم، ناگزیریم که برویم کتب تواریخی را باز کنید که به دستور امیر عبد الرحین و حاکییت های ضد مردمی نوشته شده اند.

ا اگرنسل درگیر یا امیر عبدالرجین می توانست تجارب خویش را و راز شكست جيهه، عدالتخواهي خويش را مي نوشت، آيا امكان داشت كه شيعه هاى دربارى با ماهيت مطلقاً مشابه خريش با دربار و سياست امير عبدالرحمن به آقايان مسلم جامعه، ما تبديل شده و موقف بت های قابل بدیشت پوسل والهاجراز نمایند، امروز پکاند مدرکی که ما در دست داریم که بیان خیلی مختصر از شیعه های درباری می کند و تشريح من نمايد كه چگونه با داشتن قرآن در دستان متبرك خويش. جبهه، ما را شکست دادند، کتاب فیض محمد کاتب هراره است که باز هم فراموش نگردد که تاریخ نگار اس جیب الله فرزند امیر عبدالرحين بود؛ اين شخص از فرط دود و ستمي كه بر جامعه اش تحميل شده أست، كاهي خودش به منمت جامعه، هزاره مي بردازد ، ولي با زيركي يك دانشمند تاريخ نكار، خيلي ها ظريفاند اسم خاينين را يراي ما ثبت مي قايد؛ ولي تفسيري كه يايد أز موجوديت خيانتهار شیعه های درباری در درون جامعه و ما می شد، به عمل نیامد. فیض محمد کاتب، تاریخ نگار عصری بود که از تاریخ صرف تلقی ثبت وقايع و حراه ي را داشتند. شامل كردن اسم خاينين شيعه هاي درباري. انهم در تاریخ رسمی دربار، بزرگترین خدمتی است که این تاریخ نگار

برای جامعه، ما انجام داده است و امروز ما به خوبی درك می كنیم كه شیعه های درباری در قالب اشرافیت مذهبی خویش در درون جامعه، ما، خیانت تاریخی و دشمنی تاریخی در برابر جامعه، ما را به سر می رسانند. وقتی ما می گوییم محسنی فرزند منشی محمد حسن قزلباش است ویا سید فاضل و سید عالمی و سید پلخی و سید جاوید و سید مرتضوی و دیگران فرزندان صدیق "سید نجف و سید عبدالوهاب و سید بری و سید باباشاه" و غیره اند، دیدگاه ما مدیون فیض محمد كاتب هزاره است كه با ثبت نام خاینین درباری، دیدگاه روشین خیانت تاریخی آنان را در برابر جامعه، هزاره به وجود آورده است.

اتحاد سید نجف ها و سید نبی ها با امیر عبدالرحمن، غرض شکست جبهه، عدالتخواهی جامعه، هزاره با نقب زدن از درون این جامعه، همان اتحادی است که امروز می بینیم تشیع درباری، نه تنها با جلادان جامعه، ما، بلکه با دشمن درجه یك تشیع یعنی وهابیت انجام داده و با آن آشتی کرده است و می بینیم که این مذهب و حامیان آن، خیلی ها به ساده گی و بی شرمی جلودار ارتش و تشنه به خونان هزاره » در درون جامعه، ما شدند.

وقتی تنها ثبت اسم خاینین می تواند بزرگترین نقش را در شکلدهی دیدگاه تاریخی ما در برابر نظام زالویی اشرافیت مذهبی تشیع درباری داشته باشد، آیا تفاسیر علمی و تیوریك یك نسل نی تواند خط روشن حرکت سیاسی، مذهبی، فرهنگی و فكری نسل های آینده را تعیین کند؟ دشمنان آزادی و عدالت و جلادان و سفاكان طرفدار اسارت جوامع به خوبی درك می کنند که بازگویی واقعیت ها، دیدگاه روشن نسل آینده است.

امروز علم تاریخ بدین باور است که تاریخ در یك تسلسل منطقی حوادث اجتماعی و فكری از گذشته به زمان حال می رسد و بعدا یا تأثیر پذیری از تجارب نسل ها در زمان حال، برای تكامل هر چه بیشتر تجارب و افكار نسل های بعدی، به سوی آینده حرکت می كند. اگر تاریخ را از گذشته بیاوریم و بعدا بدون علاوه كردن تجارب زمان حال، آن را به زمان آینده بسپاریم، آین تاریخ، تاریخ ابتر خواهد بود. بناءً تاریخ اگر زنده است، در زمان حال است و اگر به جانب آینده نیز حرکت می كند، نامحكن است كه بدون گذشتن از زمان حال به هدف خویش برسد. اگر ترسیم هندسی حركت تاریخ را به عمل آریم، چنین خواهد بود:

پیدانبرهد (گذشته) معر - زمان حال - عمر آینده

ملاحظه می گردد که ما آنچه از گذشته می دانیم و آنچه در زمان حال با آن درگیریم، به غیر از پروسه، تکامل چیز دیگری نیست. خصیصه، تکامل این است که بدون زمان حال و تجارب آن وجود ندارد و بدون تجارب گذشته و زمان حال به زمان آینده نیز رسیده غی تواند. بناء بشر آنچه که به نام و شناخت و در دسترس دارد، محصول زمان حال (یعنی تجارب هر نسل) و تکامل دیدگاه آنها مطابق به تجارب گذشته گان است. امروز وقتی می خواهند که ما دهن خویش را بدوزیم و یا با هزاران حمله، منبری و ارتداد و کفر و مانویست و پرچمی و خلقی وغیره بر ما حمله می کنند تا موجودیت ما را از بین ببرند، برای این است که زمان حال و تکامل فکری و معنوی ما را که ناشی از شناخت تاریخ گذشته و حوادث

زمان حال است، نابود کنند. وقتی زمان حال را از ما گرفتند، روشن است که حوادث سیاسی-اجتماعی کنونی نامحکن است که زمینه، تکامل دیدگامهای آینده گان را مساعد سازند.

یازده منطقی نابود شدن زمان حال و تکامل، نابودی وشناخت» است. و شناخت و است. و شناخت و است. و شناخت و جریان زمان و تکامل تکمیل می شود. آنچه هر نسل بعدی را نسبت به نسل ما قبل آن برتری می بخشد، شناخت بیشتر است. ما را وقتی با جبر و هزاران ترفند و حتی مصلحت گرایی معصومانه وادار به سکوت و خله کردن صدای حقیقت گویی و عدالت طلبی مان می کنند، در حقیقت می خواهند که شناخت نسل ما را از او بگیرند و روشن است که ما به جز میراث گذاشتن و شناخت و هیچ چیز دیگری را نداریم که برای نسل های آینده خویش بسپاریم و آنگاه نسل های آینده با فکر و معنویت زمان خویش است که شناخت ما را کاملتر می سازند و بعدا بالنویه آن را برای نسل های آینده خویش به میراث می

فیض محمد کاتب هزاره وقتی اسم سید عبد الرهاب و سید نبی را به عنوان خایین و راه بللان لشکر امیر عبدالرحمن برای ما ثبت می کند، در حقیقت شناخت خویش را از هویت اجتماعی خاینین مذهبی بیان می دارد. ما باید آگاه باشیم که جنگ ارتجاعیوین و مصلحت گرایان بی سواد و از دنیا بی خبر، جنگ نابودی وشناخت و ماست. وقتی شناخت را از ما گرفتند، در واقع نه تنها نسل ما را به برده گی کشانیده اند. بلکه برده گی و اسارت نسل های بعدی ما را نیز مسلم گردانیده اند. تشیع درباری و وابسته گان اجتماعی این نظام اشرافیت مذهبی، آنقدر کودن و احمق نیستند که ندانند از کدام موقف اربابیت در درون جامعه هزاره برخوردارند و برای حفظ پایه های این اشرافیت مذهبی خونش نباشند و باید برای روان گادر به شناخت دست راست و چپ خویش نباشند و باید برای روان کردن طفل شان به مکتب نیز به درگاه سید بلخابی بیایند و استخاره

جنگ نابردی وشناخت، بزرگترین بخش جنگ خاینین مذهب درباری را در برابر جامعه، هزاره تشکیل می دهد. ما باید دقیقاً متوجه باشیم که امروز کسانی از جامعه، ما در ردیف شیعه های درباری بر خلاف مبارزه، فرهنگی و آگاهی بخش ما قرار می گیرند که منافع مشترك با آنان دارند و سفره، مذهب درباری آنان، رزق پس مانده را به سفره، این ناپخردان دون همت نیز می ریزد؛ ورنه افرادی که حتی صاحب اندك ترین تعقل نیز باشند، می دانند که چه جفای عظیمی در پرابر جامعه، ما شده است و در عصری که بر هستی ملی و سیاسی ما آگاهانه و شیادانه چشم می پوشند، چگونه جبهه، مقاومت عادلانه، ما را برای حفظ منافع اجتماعی و سیاسی خود از درون پوسانیدند و با قرار گرفتن در جوار سیاه ترین فاشیزم سیاسی-وهابی خون هزاران انسان بی گناه جامعه، ما را با قتل عام سه مراتبه، آن ریختند. دفاع از سید محمد سجادی همان دفاع از سید فاضلی است که در جوار ما قرار داشت و بودند کسانی که برای مصلحت بودن همین خابنین با هزاران دلیل و منطق بوج و مبتلل حتی از نوشتن کلمه، و هزاره ، جلوگیری می کردند که مهادا سید فاضل های دوست، از جوار ما بروند!

تجارب تعلی ما در جریان مقاومت و به خصوص بعد از دشمنی بی حد یا رهبری پیشوای شهید و بعد از سرکوب مقاومت عادلانه، ما در

غرب كابل، تاريخ زمان حال ماست. ما از گذشته صرفاً همينقدر می دانیم که چند سید درباری بزرگوار با سؤ استفاده از قرآن و موقف مذهبی خریش در درون جامعه، هزاره، جبهه، شرف و عزت و استقلال این جامعه را به قدم های ارتش امیر عبدالرحمن قربانی کردند و آنچه در طول یك قرن محرومیت خویش کشیده ایم، محصول سیاست دربار و مذهب دربار بوده است. اسم چند خاین، و توهین و اهانت و محرومیت و طعن و لعن و خودبرتربینی های اجتماعی و سیاسی در طول یك قرن واقعیت های مسلم گذشته اند که تا زمان ما رسیده اند. ما اکنون به خوبی واقفیم که زمان هر نسل تاریخ همان نسل است. آیا ساختن تاریخ ما، عبارت از ثبت دقیق حوادث و رخداد هایی نیست که قاعده، سیاست و مذهب و ایان شیعه های درباری را تشکیل می دهد؟ وقتی ما را از ساختن تاریخ ما محروم می کنند، و حتی خود را صاحب صلاحیت فکری و مغزی و اعتقادی ما می دانند، ما پاید پدانیم که جنگ آسیر سازی ما و نسل های بعدی ما هنوز در بُعد خیلی ها خطرناك آن ترسط شیعه های شریف و متیرك ادامه دارد.

مسؤولیت کنونی ما را در عصر حاضر این تشکیل می دهد که باید کرچکترین حادثه را نیز با مسامحه و سطحی نگری از نظر دور نداریم. ما باید جدا واقف باشیم که در مبارزه برای تعیین سرنوشت جامعه، خود، حتى نفس كشيدن ما نيز بايد جدى باشد. نابردی جدیت در عصر مبارزه برای شکست اسارت های جامعه م محروم، یزرگترین زمینه، بیروزی برای کسانی است که با قام امکانات و در اشکال و چهره های مختلف برای انقیاد و به اسارت کشیدن مجدد جامعه، ما تلاش دارند. مبارز متعهد باید باور کامل داشته باشد که هنگام شکستن زنجیر های اسارت، اگر نفسش را نیز جدی بیرون نمی کشد، پدین مفهوم است که در عزمش راسخ نیست. ترکیب سنتی سیاسی-مذهبی جامعه، ما از عناصر خاین شیعه های درباری، خادترین مشکل مبارزه، سیاسی جامعه، ما برای به دست آوردن حق تعیین سرنوشت آن است. این ترکیب (شیعه، درباری + هزاره) باعث شده است که بدند، اجتماعی جامعه، ما از خاط مذهبی سه شقه شود و هزاره های سنی و اسماعیلی در مواضع مختلف سیاسی منافع مقطعی خویش را جستجو کنند که در حقیقت امر به غیر از اینکه به چوب سوخت منافع سیاسی و اجتماعی دیگران تبدیل شوند، دیگر هیچ دست آوردی در فرجام حوادث کنونی نخواهند داشت.

امروز هستند کسانی که با باور کامل بر هستی خبانتبار شیعه های درباری در چهره ، دوست و دشمن آن، باز هم به مصلحت بینی های سیاسی خویش برای حفظ این ترکیب (شبعه، درباری+ هزاره) در صف مبارزه، سیاسی و اجتماعی جامعه، ما ادامه می دهند؛ ولى ما بايد جداً آگاه باشيم كه ساختن تاريخ ما با بيان واقمیت ها و تحلیل و تفسیر آنها به عمل می آید. ما باید بدانیم که مبارزه کنونی ما و ایستاده شدن ما در جبهه عدالت و برابری به قربانی ضرورت دارد. ساده ترین حرف این است که قربانی دادن یك نسل برای آزادی و عدالت و برابری، برای نسل های بعدی و ساختن سرنوشت خوشهخت آنان است. ما اگر با سطحی نگری و مصلحت بینی عمل کنیم، روشن است که سرنوشتی را برای آینده گان خویش به میراث خواهیم گذاشت که گذشته گان ما برای ما به میراث گذاشتند و با وجود درایت سیاسی و شهامت و دلیری یی

که لرزه بر اندام سفاك تبين امير انداخته بودند، يا خوش باوري محض مذهبی، شکست خوردند و بر علاوه، قربانی دادن بیشتر از ۹۰ فیصد جامعه، خریش اسارت و سرنوشت پر ادبار سیاسی، ملی و اجتماعي را براي ما به ميراث گذاشتند. ما تأسف نداريم كه جرا آنها شکست خرردند، چون به خوبی واقفیم که شکست و پیروزی دو سرنوشت محتوم مهارزه است؛ ولى تأسف ما در اينجاست كه اكر نسل های گذشته امکان ساختن تاریخ خویش را با ثبت واقعیت ها و علل شکست مبارزه، خریش می داشتند، امروز هیچگاهی مکن نبود که سید فاضل و سید جاوید و سید عالمی و سید مرتضوی و سید پلخابی و محسنی و اکبری موفق به پیروزی بی شوند که اسلاف شان موفق بدان گردیدند.

وقتی وشناخت، یك نسل ثبت نمی گردد و وقتی حوادث و شكل گیری واقعیت ها تحلیل و تفسیر غی شوند، روشن است که نسل های آینده باید هر چیز را در جریان میارزه با خون خویش تجریه کنند. اگر ما شناخت دقیق از ماهیت نظام تشیع درباری و شیوه، عملکرد شیعه های درباری در چهره های دوست و دشمن آن می داشتیم و باور کامل می داشتیم که قرآن و مذهب و علی و حسین در دست این خفاشان مزدور، وسیله، رزق و مقام و اشرافیت و اربابیت اجتماعی و سیاسی است، هیچگاهی دست به ترکیب و ساختن سازمانهای سیاسی بی نمی زدیم که شیعه های درباری هر کاره های آن می بودند و هر کدام در هر حزب تصامیم و اهدافی را به پیش می بردند که از طریق «شورای سادات، برای شان هدایت داده می شد. علت تکرار اشتباه تاریخی ما قطع سیالیت تاریخی زمان از گذشته به جانب ماست؛ همین اکنون نیز قام تلاش ها و ترفند ها برای قطع همین سیالیت تاریخی زمان برای نسل های آینده ، ماست.

اگر ما را می خواهند از جدیت سیاسی و فکری ما محروم کنند. اگر ما را می خواهند از جدیت ایستادن در صف میارزه برای حق و عدالت باین بکشانند، اگر جدیت ما را برای مبارزه، سیاسی با شعار های نادرست مذهبی نابود می کنند، اگر ما را از اتخاذ تصامیم جدی سیاسی برای به دست آوردن حق تعیین سرنوشت سیاسی و ملی ما مانع می شوند، اگر تیخ مذهب دریاری را چون قوی ترین حربه برای درانیدن حنجره ما به کار می برند و اگر خیانت می کنند و با قتل عام جامعه، ما، ما را تا سر حد بن صلاحیت ترین جامعه و فرد در معادلات سیاسی و نظامی کنونی مطرح می کنند، اگر نشریه پخش می کنند و فتوا مل دهند و شعار مذهبی را از قام سوراخهای تن شان بیرون می سازند، اگر در تمام عرصه های سیاسی، مذهبی، اجتماعی و فرهنگی غاینده کل ناحق از جامعه، هزاره می کنند، صرف برای این است که باز هم ما را از رسالت ساختن تاریخ باز دارند و نگذارند که ما واقعیت ها را بنویسیم تا نسل های آینده، ما با دیدگاه روشن و واضع به زنده کی اجتماعی، سیاسی، مذهبی و فرهنگی خویش ادامه دهند و تجارب خریش را برای باروری تجارب و دیدگاههای نسل های آینده م خریش به میراث گذارند.

تاریخ ابتر، جامعه، ابتر را به وجود می آورد و جامعه، ابتر همان جامعه ایست که پا وجود درك كامل از ماهیت دشمنی و ترفند های مذهبی شیعه های درباری، باز هم شهامت طرد این عناصر خاین را از پایگاه اجتماعی لخریش ندارد. ما باید متقین باشیم که با جامعه، ابتر و با عدم جدیت مطلق در برابر شیعه های درباری، هیچگاهی نمی توانیم که به هدف مهارزه، خویش نایل شویم و با قربانی دادن خویش،

سرنوشت خوشیخت را برای آینده گان خود به میراث گذاریم ...

بازگویی واقعیت ها، پکانه ایکان برای مسیر دهی واقعی مبارزه به جانب اهداف شیاسی و اجتماعی آن است. اگر نگوییم کم سید محمد سجادی و سید عَيَّاسٌ خُكِيْسُ مِثْلُ سَيِدٌ فَاصْلُ و سِد بِلِخَابِي مِي آنديشند و هر چهار بزرگوار وابسته به منظق جنگ برای حفظ موقعیت اشرافیت مذهبی و اربابیت اجتماعی نظام تشیع درباری در درون جامعه، هزاره اند، روشن است که باید مثل شهادت پیشوای شهید خریش، منتظر شهادت هر رهبر متعهد و جبهه، مقاومت هزاره. جات نیز باشیم. اگر نگوییم که سید شریف ناصرزاده برای اینکه حد اقل کاری کرده باشد، لغن و طعن آن مانویست حزب کمونیست «شعله، جاوید» را فُوتُوكَايِي وَ يَخْشُ مِي كُنْد، هَيْجِكَاهِي قادر بدان نخواهيم شد كه بكوييم جرا سید شریف شیعه، وهابی مشرب برای سرکوبی مقاومت هزاره و برای بدنامی شخصیت های جامعه، هزاره مبلغ دیدگاهها و نشریات مانویستی می شود! اگر دیروز از زیر ریش و سینه سیاف بر می خاست و با به برده کی کشاندن تشیع در درگاه وهابیت، طرف مذاکره با هیأت حزب وحدت می شد، امروز از جوار سَيدِ فَأَضِلُ وَ سَيدُ بِلْخَابِي، يرجِمدار و يخش كننده، عقايد و نظريات «شعله، جاوید» در برابر مقاومت سیاسی و اجتماعی جامعه، هزاره و شخصیت های آن می گردد. ما بآید بگوییم که چگونه انحراف فکری و اعتقادی وجود داشته است که در حساس ترین مرحله، تاریخ، جنگ ایدیالوژیك پوچ در برابر جبهه، مُقَاوَمَتُ جُامِعُهُ، هزاره، سید شریف ها و ماثویست های «شعله، جاوید» را در یک صف و آرمان و اندیشه، واحد قرار می دهد که وقتی «شعله، جاوید» مدافع سید فاضل ها می گردد و نشریه، «عصری برای عدالت» را آتش می زنند، سید شَرَيْفُ ها بايد اشاعه دهنده و يخش كننده، وشعله، جاويد، شوندا! و تا سيد شریف ها اشاعه دهنده، «شعله، جاوید» نشوند، آیا بی ایانی آنان نسبت به خدا مسلم مي گردد؟

نگرش تحلیلی و علمی نسبت به واقعیت ها و حوادث سیاسی و اجتماعی کنونی، یگانه اصل برای ساختن دیدگاههای روشن نسل های آینده است. چشم پوشی بر واقعیت ها به علت مصلحت های سیاسی نابخردانه، هیچگاهی نمی تواند منطق قابل قبول برای انتقال مبارزه، منطقی برای نسل های آینده باشد. ما اگر شکست می خوریم و یا پیروز می شویم، آنقدر مهم نیست، ولی تحلیل عوامل شکست و پیروزی ما برای آینده گان سرنوشت جبهه، مبارزه، آنان را از حالت محتمل بودن میان شکست و پیروزی بیرون می کشد و امکان پیروزی آن را بیشتر می سازد. ما اگر امروز ماهیت دو جبهه، مذهبیون شیعه، درباری و سیاسیون انحصار طلب را تشریع نکنیم و ما اگر نگوییم که قبل از رسیدن به جبهه، دشمنان سیاسی انحصارگران حاکمیت، باید جبهه، مذهبیون شیعه، درباری را از مقابل مان برداریم، آینده گان باز هم همچون ما به ساده گی از دیباری را از مقابل مان برداریم، آینده گان باز هم همچون ما به ساده گی از دیباری با وجود بزرگترین حماسه، مقاومت قرن، محکوم به شکست خواهند شد.

اینست مفهوم و هدف سیاسی و تبلیغاتی کسانی که مخالف بیان واقعیت هایند و افشا و تحلیل چهره های دشمن را به مصلحت سیاسی جامعه نمی دانند؛ چون این آقایان، جامعه را مجزا از تاریخ، تاریخ را مجزا از زمان حال و زمان حال را مجزا از ساختن سرنوشت برای نسل های آینده می دانند. آیا لازم است که برای مصلحت های ناچیز و ناروای کنونی، باعث مرگ دیدگاههای روشن تاریخی، سیاسی، مذهبی و اجتماعی آینده گان خویش شویم؟

یکبار دیگر باید تکرار گردد که بیان واقعیت ها، تضمین دیدگاههای روشن آینده گان است و نابودی دیدگاههای روشن آینده گان نه تنها عامل تداوم اسارت اجتماعی، سیاسی و مذهبی آنان، بلکه عامل مرگ قضاوت و شناخت درست آنان نیز است ■

#### ... مرجعم پاسدار خیانت بود!

در خفا و خلوت خود زمزمه اس می کرد، امروز او خط دقیق حرکت میان جامعه، من و اشرافیت مذهبی خویش را ترسیم کرد و گفت که: «هزاره، این نامرد نمك نشناس تاریخ، خوی انسانی به نام در وجودش نروییده است!»

و امروز من کیستم؟ مردی ایستاده در صف مبارزه برای عدالت و انسانیت یك جامعه؛ امروز من ایستاده ام و می بینم که در ماحول من شق شق پارچه های گوشت انسان بلند است و سید بلخابی ها دشمنان آشتی ناپذیر من اند که بر علیه من قتوای جهاد می دهند! پیش رویم لشکریست که من آن را پرچمدار حق و نجات و دین خویش می پنداشتم و از همین لشکر قریاد آشنایی به گوشم می رسد که می گرید:

وای نامردان و نمك ناشناسان تاریخ، ای هزاره ها، ای بی بهره گان از خوی انسانی، منتظر باشید که نعش اجتماعی تان را آتش خواهیم زد و شما را به جهنم و اصل خواهیم نمود!»

... و اما من ایستاده ام و ناظرم و می دانم که مرجع خیانت، راز اسارت جامعه است ... و بگذارید که تا تاریخ است و تا زمان می گذرد و تا آنکه قرنها ادامه دارند، بر مزد صداقت و باورهای خویش نسبت به سید بلخابی، در کف دستم نظاره کنم ... و بگذارید که بگویم که من در کف دستم یك مشت خیانت سید بلخابی ها را برای تاریخ می سپارم ... که سید بلخابی ها به حق خاین بودند ... درنگ کنیما

#### \* \* \* تو گرگی ...

تو گرگی، کار چوپان را چه دانی؟ موشی، موسی جان را چه دانی؟ در اصل یزید وکان شرکی، مسلمانی مسلمان را چه دانی؟ چو گاو و اشتر و حمال دیوی نرستی از خر، انسان را چه دانی؟ چو شیطان رهزن نفس تو گشت است تو خود گو، نور ایان را چه دانی؟ پیش روی او قربان نگشتی تو قوچی، عید قربان را چه دانی؟ و تو اندر تنور غم بخفتی مر "دلهای" بریان را چه دانی؟ تجلی کرد خالق بر تو ای شیخ تو ديوي، نور سبحان را چه داني؟ عارف همای بیدلان شو باز چتر سلطان را چه دانی؟ خش باش و غم کردار خود خور تو مر ارشاد اقرآن را چه داني؟

## چرا با جمهوری اسلامی مخالفم؟

بخت خواب آلود ما بیدار خواهد شد مگر (حافظ)

پیوست به گذشته

نامه، کنونی که قبل از پیروزی انقلاب اسلامی ایران به آدرس امام خمینی(رح) نوشته شده است، دقیق ترین پیش بینی ها و نظریات نویسنده ، محترم آن را در مورد سرنوشت نظام وجمهوری اسلامی بیان می دارد که اینک در روشنایی تجارب هژده سال حاکمیت شبه مذهبی در ایران، درستی و صحت اکثر آنها به روشنی قابل درك است. تجدید چاپ این نامه در «عصری برای عدالت» نیز به منظور جمع بندی و درك از یك تجربه ، بزرگ انقلابی معاصر ماست كه در عین حال می تواند برای اتخاذ راههای سالم و اصولی تر آینده نمد واقع شود .

وعصری برای عدالت»

در این سالها درباره، قدرت نفی تشیع یعنی نیروی اعتراضی و ضد دولتی آن زیاد سخن رفته است، اما این نکته به مسامحه گذرانیده شده است که همین نیروی انقلابی هنگامی که در زمان صفویان به قدرت سیاسی آلوده شد، دیگر آن توان را نداشت که صفویان را از نظر معنوی بر سایر ازمامداری ها برتری دهد و این موضوع در مورد سایر جریان های ایدبالوژیك نیز صدق می نماید که قبل از رسیدن به قدرت سیاسی چون جبهه،](\*)اعتراضی داشته اند، انقلابی بوده اند و همین که به حکومت رسیده اند، دچار تباهی شده اند. اشکال کار در کجاست؟ در آنجا که فراموش کرده اند که قدرت سیاسی فقط در صورتی تباه کننده و فساد انگیز نیست که واقعاً در دست تمام مردم باشد.

در حقیقت قدرت سیاسی توده سمی است که اگر به شماره، افراد كشور تقسيم شد و ميان همه آنان تقسيم گرديد خصوصيت داروئی شفا بخش دارد. هر گروهی که سهم دیگران را به خود اختصاص داد، هم دیگران را از دارو محروم کرده و هم خود را مسموم ساخته است. اگر روحانیت کنونی ایران این توده، سم را به خود اختصاص دهد سرنوشتی بهتر از اقران خود ندارد. کار روحانیت نباید آن باشد که مستقیم یا غیر مستقیم حکومت کند. کارش باید آن باشد که در جوار وظیفه، الهی و اختصاصی خود، در این امر نظارت کند که حق به حقدار برسد، و چه حقی مهمتر و بر تر از حاکمیت ملی. در واقع اگر این حق به همه افراد کشور رسید سایر حقوق نیز رسیده است. والا جمهور مردمان در حکم بردگانی خواهند بود که اگر حاکم (یا گروه حاکم) حسن نیت داشته باشد، از راه لطف و مرحمت نان و آبی، صدقه وار، به ايشان مي رساند، والا فلا.

اگر در قضیه، تحریم تنباکو و انقلاب مشروطیت، روحانیت خدمات ارزنده ای به ملت و پیشبرد حقیقت و معنویت کرد از آن رو بود که بیرون از گود قدرت سیاسی بود، یعنی در جبهه، اعتراض قرار داشت. در زمان نهضت ملى دكتر مصدق يك روحاني که خواست در اعمال قدرت سیاسی سهیم باشد خدمت خود را در میان راه رها کرد.

عده ای از روحانیون می گویند: ما نمی خواهیم زمامدار باشیم بلکه می خواهیم در وضع قوانین و اجرای عدالت نظارت کنیم. می یرسم این نظارتها به چه صورتی خواهد بود؟ اگر نظارت بیرون از داشتن حق خاص در مجلس و دادگستری باشد (مانند نظارت نویسندگان در کشور های دموکراسی در کار دولت، البته با اعمال نظر روحانی) این کار به بهترین صورت خود در جمهوری مطلق میسر است. پس چنین کسانی مطلقاً باید حاکمیت بی قید و شرط ملت را بیذیرند و در راه تحقق آن بکوشند و پس از آن که حکومت ملی مستقر شد، طبیعی ترین امور، نظارت معنوی کسانی است که خود در ایجاد آن بزرگترین سهم را داشته اند. قواعد دموکراسی حکم می کند که باید به مردم اعتماد کرد. و اگر منظور از نظارت داشتن، حق وتو در قوه، قانونگذاری یا اعمال اختصاصی قضاوت است این امر با موازین دموکراسی و جمهوری مغایرت آشکار دارد. بدیهی است که در حکومت دموکراسی اولاً روحانیون، مانندهر گروهی دیگر از افراد ملت، به نمایندگی مجلس و قضاوت و وزارت و صدارت خواهد رسید. باید گفت کسانی در قوای مملکتی (قانونگذاری-قضائی-اجرائی) حق شرکت اختصاصی می خواهند که مطمئن اند از راههای دموکراتیك به این حق دسترسلی نخواهند یافت. گاندی پیشوای ملی و مذهبی هند از آن رو چنین مقامی یافت که در آزاد کردن هند فعالانه شرکت کرد، اما طالب شرکت در قدرت سیاسی به طور مستقیم یا غیر مستقیم نبود. بدین گونه بود که صاحب بزرگترین نیروی معنوی قرن بیستم تا به امروز شد. و نیز در سایه، دموکراسی مطلق بود که هند در جهان کنونی بدین مقام معنوی و فرهنگی رسید. (٤) شما چون گاندی در ازادی ایران سهم بزرگی دارید، دنباله، منطقی این خدمت آن است که خانه، از دزد نجات داده را به صاحبان اصلی اش بسیارید و باز هم نظارت فرمائید که اگر کسی از جاده، صواب خارج شد، به افشاگری بیردازید. بی آنکه قصد مقایسه در میان باشد لازم به یادآوری است که سالها پیش، ارتش ترکیه حکومت را از دست متجاوزان بیرون آورد ولی یس از پیراوزی حکومت را به غیر نظامیان سیرد و خود به سرباز خانه باز گشت. آیا هوای پاك روحانیت فاقد چنین كششی است؟ و باز، در زمینه الی دیگر، لازم به یادآوری است که لنین نیز روسیه را از

<sup>\* -</sup> در اصل متن نامه این قسمت از چاپ افتیده است و جمله، اضافه شده نظر به معنی تقریبی میامث از طرف «عصری برای عدالت» آورده شده است.

<sup>(</sup>٤) پر واضع است که هند (و هیچ کشور دیگری) به عنوان الگوئی آرمانی پیشنهاد نمی شود، زیرا اگر هند در زمینه، دموکراسی پیشرفتی چشمگیر داشته است، بر عکس در زمینه اقتصاد ، از اصول سوسالیسم پیروی نکرده است.

ستم تزارها نجات داد اما به جای آن که حکومت را به مردم روسیه بسیارد، به حزب خویش، حزب بلشویك، سپرد. دنباله، منطقی این غصب حاکمیت، ظهور استالین بود و قتل عام همد، افراد با حسن نیت حزبی و سیس انبوه جنایت ها و فرهنگ کشی ها و خود سریها. فراموش نکنیم که اتحاد جماهیر شوروی نیز از آغاز (چنان که از نامش پیداست) جمهوری بود، اما چون این جمهوری بر اساس ضوابط و قواعد قبلی بنا شده بود، کلمه جمهوری در نجات ماهیت جمهوری معجزی نکرد. فراموش نکنیم که استالین نیز نه دزد بود و نه بیگانه پرست، نه قمار خانه دار و نه وطن فروش. سخن در نهاد ها و تشکیلانی است که بتواند کشوری را نجات دهد. در این مورد، نه فرد- عر قدر مهم باشد- می تواند معجزی بکند، نه گفته ها و شعار های دلنشین و نه احساسات برانگیخته شده. این ها تا هنگامی که جنبه، تخریبی داشته باشد بسیار مفید است وهنگامی که سازندگی آغاز شد بسیار مضر. صميمانه اميدوارم كه دستگاه روحانيت هميشه مانند اين اواخر بیدار و هشیار باشد به خصوص که از هم اکنون فرصت طلبان غیر روحانی (که در همه جا هستند) بیش از آیات عظام سنگ جمهوری اسلامی را به سبنه می زنند و طرفه آن که اینان مخالفت شما را با امپریالیسم امریکا و انگلستان، هر یك علی قدر مراتبهم، «تندروی» می دانند. تو خود حدیث مفصل بخوان از این مجمل. اینان در همه، نهضت ها و حزب ها و جمعیت ها حضور بالفعل داشته اند و دارند. و چون حراف و مغلطه گر و آب زیر کاه و مزور و دروغزن و دغلند، شناختن و راندنشان بسیار دشوار است. چنان که امثال آنان از دیر باز حکومتهای اسلامی را نیز الودند. اکنون می پرسم در محدوده، ضوابط و قواعد اسلامی چه تضمینی است که بار دیگر معاویه ها، بر علی ها، یزیدها بر حسين ها و عباسيان بر ابومسلم ها چيره نگردند؟

خود شما پذیرفته اید که هیچیك از جمهوری های اسلامی امروز الگوئى حكومت آرمانى نمى تواند بود. شما خود هيچيك از انها را برای اقامت موقت (حتی موقت) انتخاب نکردید. از نظر اقتصادی و اجتماعی نیز باز گشت به گذشته ممکن نیست. گویا قصد دارید با توجه به شخصیت بارز خود به این کالبد کهن حیات نوی بدمید. اما باید عرض کنم که حسن نیت و شخصیت شما نمی تواند در اصلاح نهادهای غیر دموکراتیك معجزی بكند. بازهم قصد مقایسه در میان نیست، اما از نظر ذکر شواهد تاریخی می گویم که شخصیت حماسی و روحانی حسین (ع) در اصلاح نهاد های یزیدی تأثیری نکرد. در مقیاسی دیگر، باید گفت که شخصیت ابومسلم، مانع تشکیلات فرعونی بنی عباس نگردید، وشخصیت لنین مایخ از دیکتاتوری کمونیسم نشد.

در اهمیت نهاد های دموکراسی همین بس که سالها تا هنگامی که مردم بهان می پنداشتند که دموکراسی از سوسیالیسم جدا نخواهد دُر، جاذبه، مارکسیسم سراسر جهان را زیر نفوذ داشت، اما همین که در محاکمات مسکو این جدائی بر همگان آشکار شد. ر پس از [تثبیت] (\*) سلطه جوئی دول بزرگ کمونیستی، مارکسیسم روز به روز جاذبه، خود را برای روشن بینان از دست

از خدمت شما به کشور و خدمات روحانیون به نهضت مشروطه

و خدمت آیة الله شیرازی در قضیه، تحریم تنباکو هر چه بگوئیم کم گفته ایم، اما این را نیز فراموش نکنیم که در طی قرون متمادی در ایران و سایر کشار های اسلامی، با وجود حضور و نفوذ صاحبان فناوی ستمهائی بلی شمار، گاه با سکوت، و گاه با تائید این صاحبان فتاوی صورت گرفته است. پس باید به دنبال نهادها و تشکیلاتی بود که ضمن پاسخگولی به نباز های اقتصادی و اجتماعی این قرن، راه را بر تباهی ها ببندل. و آن هیچ نیست جز جمهوری مطلق، بی هیچ

#### در خرقه چو آتش زدی ای عارف سالك جهدی کن و سر حلقه، رندان جهان باش

تکرار کنم که قواعد معیشتی اسلامی (سیاسی، اقتصادی، اجتماعی) برای حل بحرانهای امروزی کافی نیست و باز تکرار کنم که این نظر موجب نمی شود که من رسالتی را که روحانیون از نظر تبلیغ مسائل الهي و دينلي و نيز رسالت رفع ستم و افشاگري هاي اجتماعي و نيز تبليغ اخلاق و معنويت به عهده دارند انكار كنم. نويسنده اين نامه نه تنها منكر اين همه نيست، بلكه آنها را ارج بسيار مي نهد. و تردید نیست که در دموکراسی فردای ایران، ملت همه، این مواهب را قدر خواهد شناخت و در پیشبردش خواهد کوشید. اما با بنیاد های انسانی و جهان شمول دموکراسی و سوسیالیسم چه باید کرد؟

مثلاً در این که در یك كشور آزاد و خود مختار، كه عقل سلیم بر آن حکمفرماست، نباید قمار خانه وجود داشته باشد تردیدی نیست، ولی حکیمی مانند شما خوب می داند که قمار واقعی در بانکها، مؤسسات اقتصادی و بورسها صورت می گیرد. چه تضمینی هست که جمهوری اسلامی این قمار های واقعی را از میان خواهد برد و راه را بر سوسیالیسمی با سیمای انسانی خواهد گشود. از نظر حل مشکلات اقتصادی، مارکسیسم هیچ عیبی ندارد جز این که با قواعد و ضوابط پیش ساخته به میدان می آید، هنگامی که جمهوری اسلامی بخواهد با همین سلاح به میدان بیاید چگونه بدان پاسخ می دهد؟ خواهید فرمود مارکسیسم با زور به میان اجتماع می آید و ما با اقناع؛ من تردیدی ندارم که شخص شما راست می گوئید اما باز به این مسئله بر می گردیم که در صحنه اجتماع تضمین های نهادی لازم است نه شخصي.

همچنین است مسائل مربوط به مبانی دموکراسی.باز هم بر حکیمی مانند شما پوشیده نیست که نهاد دموکراسی، نهادی است بیرون از قواعد اسلامی که مبانی آن در قرون اخیر پرورده شده است. چرا خود را از این داستاوردها مجروم کنیم؟

تردیدی ندارم که شما همد، این ها و بسیار چیز های دیگری را بسی بهتر از من می دانید ولی نگفتن آن را گویا مصلحت وقت می بینید. می خواهم عرض کنم که هیچ مصلحتی بر تر از ابراز حقیقت نیست، و از آن گذشته با رشدی که از نظر سیاسی ملت ایران در این اواخر يافته است، بررگترين مصلحت باز گفتن همين حقيقت است.

بار دیگر به بحث در باره، آفتی به نام قدرت بر گردم. این آفت چنان است که تفاول اسلام با مسیحیت و هر دین دیگر را، آنجا که مربوط به حکومت است، به یکباره می شوید، چون اسیدی که چند فلز متفاوت، همه را در خود حل می کند. امپراطوری عثمانی بدان سبب که اسلامی بود امتیازی بر سایر امپراطوری ها نداشت. در تاریخ قدیم تر، عباسیان بدان سبب که اسلامی بودند معنوی تر از ساسانیان

نبودند و صفویان بدان سبب که شیعه بودند امتیازی بر هخامنشیان نداشتند. سلاطین عثمانی، به نام «خلیفه» حکومت مى كردند؛ ناصر الدين شاه نيز خود را پادشاه اسلام پناه مى دانست. پسچه بهتر که یك بار برای همیشه معنویت اسلام را چون ارزشی برین از قواعد حکومتی و معیشتی جدا کنیم و با این کار با حفظ و رواج معنویت شیعی، راه را برای ورود دستاورد های دموکراسی و سوسیالیسم و یالایش آنها و ارزش گذاری آنها او نه قبول بی چون و چرای قاعده ای که در جای دیگر معتبر است) باز بگذاریم.

کسانی می گویند که روحانیت می خواهد در قواعد کهند، با توجه به پیشرفتهای قرون اخیر اصلاحی به وجود آورد. اگر این اصلاحات در چار چوب ضوابط معیشتی و حکومتی اسلامی باشد، به دلاتلی که عرض شد سرنوشتی بهتر از «رفورم» مسیحیت نخواهد داشت. امروز کشیشهای پروتستان از نظر سیاسی مترقی تر از کشیش های کاتولیك نیستند. چنانکه کشورهای پروتستان، به مناسبت مذهب خود، مترقی تر از کشور های کاتولیك به شمار نمی آیند.

اضافه بر این مراتب، رفراندم بلا فاصله پس از سقوط رژیم استبدادی (اگر لازم باشد) مفید است، اما برای خواستن عقیده، مردم درباره حکومت آینده- با تصریح صفت خاص یا با حفظ قواعد و ضوابط معین- یکسره خطاست، به دلاتل زیر:

اولا- این نوع رأی گیری به گذرانیدن قراردادهای نفتی کنوانسیون های یکجانبه (مانند الحاق به کنوانسیون وین در باره، مصنونیت ها، که شخص آیت الله خمینی بر تصویب آن اعتراض كردند) از مجالسي مقننه بي شباهت نيست. بايك ماده، واحده قراردادی را که کمتر کسی از کم و کیف آن خبر دارد از تصویب مى گذرانند. استفاده از این شیوه، شایسته، مقامات روحانی

ثانیا- عبارت «جمهوری اسلامی» اصطلاحی است بسیار مبهم که هر کس از آن بر داشتی منطبق با افکار خود دارد. به طوری که کمتر دو نفری می توان یافت که از آن استنباط واحدی داشته

ثالثاً- ملت ایران که سه هزار سال است در استبداد مدام و بیست و پنج سال است که در مختنق ترین سکوتها به سر می برد. از نظر فکری آن آمادگی را ندارد که بتواند در امری چنین مهم تصمیم أنی بگیرد. آینده سازی کار مشترك فرزانگان ملت و خود ملت است. در سال های سیاهی که گذشت، رابطه، فرزانگان (روحانیان، متفکران، روشنفکران، نویسندگان، هنرمندان....) با ملت کاملاً قطع بود ، فرزانگان را یا کشتند یا تبعید کردند یا به ترك اجباري خانمان وا داشتند يا در سياهچالها محبوس كردند يا مجبور به سکوتشان کردند. سانسوری استالینی (که به کمك شاگردان پیشین استالین تحمیل شد) امکان هیچگونه روشنگری و افشاگری نمی داد. ملت که باید سخن همه، فرزانگان خود را بشنود تا بعداً بتواند تصميم بگيرد، فقط بانگ شوم تملق و مداهنه را در

پست ترین صور خود می شنید. تنها گروهی که حق سخن داشت مشتی خانن و منعملق و بیمار روانی و بیگانه پرست بودند. سخن حق یا کم بود یا گم. تنها در این اواخر یکی دو تن از متفکرانی که ایدیولوژی مذهبی داشتند امکان یافتند که سکوت دهشتناك ایران را از زاویه، سیالی بشکنند. (۵) برای فرهنگ، جز این، مطلقاً سخنگوئی نبود. اکنون می پرسم: آیا این سخن کم در جوار آن همه یاوه بافی های دستگاه، و در زمینه آن سکوت مرگبار، برای آمادگی سیاسی و اجتماعلی ملت کافی است؟

چاره آن است که بلافاصله پس از سرنگونی رژیم، حکومتی با شرکت همه، احراب و جمعیت ها و گروههای ملی تشکیل شود (تعریف و یا مطداق ملی بودن را ممکن است کنگره ای متشکل از قضات سراسر کشور به دست دهد)، آزادی بلاشرط بیان و آزادی اجتماعات را تروایج کند و در مدتی که از حدود یك سال تجاوز نخواهد کرد راه را برای تصویب قانون اساسی جدید- که همه، آن جمعیت های ملی اصولش را تهیه کرده اند- باز کند. در این صورت است که بد و نیك ایدیولوژیها او دیدگاهها بر ملت روشن خواهد شد و مردم خواهند توانست آگاهانه و آزادانه در سرنوشت خود شرکت کنند.

آزادی اگر با آگاهی همراه نباشد به ضد خود تبدیل می گردد. در زمینه، آگاهی بالد به مردم چیزی داد و چیزی گرفت. و چیزی که از آنان می گیریم دقیقاً متناسب است با چیزی که به آنان داده ایم. (٦)

رابعاً- امروز از روز های اوج نهضت انقلابی همد، گروههاست و در نتیجه روز اوج الحساسات. احساسات برای جنگ با دشمن مشترك صد در صد مفید است و برای ساختن جامعه، آینده صد دار صد مضر. چه بسا مردم ساده دل متوجه نباشند، اما اگر فرزانگان ملت بدین نکته توجه نکنند وظیفه، ملی خود را به تمامی انجام نداده اند. در کنار این احساسات تعصب هم هست. تكرار كنم كه از هم اكنون فكلي هاو غير فکلی های از همهٔ جا رانده که یا می خواهند از پرتو نام شما استفاده کنند و به نوائی پرسند (اینان در احزاب و دسته های دیگر نیز بخت خود را آزموده اند)، یا می خواهند کهنه ترین افکار را به نام مذهب رواج دهند، سنگ مریدی شما را به سینه می زنند. اینان بی تردید مورد تائید آن جاب نیستند اما برای شناسائی آنها- و همد، آنها-آزادی بیان و آزادی مطبوعات لازم است.

خامساً- اجازه فرمائيد لحظه اي نيز به وكالت از طرف اقليت هاي زردشتی و کلیمی و عیسوی عرض کنم که مذهب تشیع بیش از هزار سال است که در ایران، از زوایای گوناگون تبلیغ شده است. شرط انصاف نیست که فرزندان یپرم مشروطه پرست و امثال آنان از تبلیغ عقائد سیاسی و اجتماعی خود، در زمانی مناسب قبل از رفراندم. محروم گردند.

سادساً- توده های مردم که در جریان انقلاب لزوماً همه، قوای خود را بكار مي برند پس از به ثمر رساندن انقلاب، چون پهلوان از ميدان برون آمده، سخت نیازمند آرمیدن اند. این استراحت آنان را در وضعی انفعالی قرارمی دهد و تلقین پذیر می سازد. چنین است که پس از هر مدی با جزر جریان انقلابی روبروئیم. معمولاً کسی که از این وضع استفاده می کند آیة الله خمینی نیست: کسانی از این خلاء

(٥) نکته آن که عقاید این متفکران بدون برخورد با انتقاد وبطور یك جانبه انتشار یافت. کسی از آنان انتقادی نکرد، زیرا اولاً آزادی مباحثه نبود و ثانیاً كساني چون من مي گفتيم كه اگر از اين متفكران انتقاد كنيم، آنان را دربرابرحكومت ستم (كه اينان به مبارزه با آن برخاسته بودند) تضعيف كرده ايم. چنین شد که مثلاً مسئله، غریزدگی با مغلطه ها و سؤ تعبیر های فراوان اشاعه یافت.

(٦) در این زمینه خوانندگان را رجوع می دهم به مسئله مهم رابطه، ملت و روشنفکران، رابطه، فرهنگ و مردم، مسئله، تأثیر فرزانگان در جامعه، رابطهٔ توده و پیشتاز و مانند آن ها.

قدرت و آرمیدگی مردم استفاده می کنند که فقط تشند، قدرت اند و بس. چنین است که پس از آن همه جوش و خروش انقلاب فرانسه ژنرال ناپلئون به میدان می آید. خروش انقلاب اکتبر دیکتاتوری سیاه استالین را به دنبال دارد. انقلابیون حماسه آفرین الجزایر خود را تسلیم بومدین می کنند. و مردم ویتنام و کامبوج پس از آن قهرمانی ها اکنون با دهانها، باز ناظر قدرت نمائی ها و بلاهت های گروههای حاکم خویش اند. و چنین است که فرزانگان، و مخصوصاً رهبران سیاسی، برای ایجاد پادزهر این جریان مسئولیتی خطیر دارند. اینجاست که مخصوصاً تخریب بنای کهنه دیروز و ساختن بنای نو فردا با هم یکی می شود و این دو اندیشه با هم جوش می خورد.

آنچه می تواند عذر خواه کشته نشدن فرزانگان در این پیکار گرم و خونین باشد آن است که ضمن کمك به فرو ریختن بنای کهنه، عقاید خود را در باره برپائی بنای آینده شرافتمندانه و بدون بیم و هراس با ملت در میان گذارند. و اگر این فرصت فراهم نباشد عدالت مخدوش خواهد شد و بنای فردا فاقد همه ارکان لازم خود خواهد بود.

ویران کردن بنای کهنه و برپا ساختن بنای فردا در واقع طرحی است واحد وجدائی ناپذیر. به عبارت بهتر انقلاب واقعی آن است که خراب کنندگان بنای ستم طرح روشنی از جامعه، آزاد و عادلانه، فردا در پیش چشم داشته باشند. هر چه این طرح آرمانی تر باشد و به نسبتی که همه، گروههای حق طلب، آرمان خود را و شرکت واقعی خود را در ساختن این آرمان - در آئینه، انقلاب ببینند، انقلاب کامل تر، موفق تر و آینده ساز تر خواهد بود. و الا با جانشینی طبقه ای به جای طبقه، دیگر سر و کار خواهیم داشت و حکایت همچنان باقی.... و همچنان که گفتم حسن نیت و داشت و حکایت همچنان باقی.... و همچنان که گفتم حسن نیت و پا کدامنی رهبران طبقه، جدید، در چنبر پیچ وا پیچ روابط اجتماعی، معجز زیادی نخواهد کرد. قلمرو تأثیر رهبران اندك اجتماعی، معجز زیادی نخواهد کرد. قلمرو تأثیر رهبران است است که همه، نیست، اما تاریخ نیز قوانین خاص خود را دارد. اگر راست است که همه، افراد بشر است، این نیز راست است که همه،

البته بسیار پیش آمده است که ملتی تجسم و تبلور آرزو ها و آرمانهای خود را در وجود یك شخص دیده است. در این حال مسئولیتی بسیار سنگین بردوش چنین کسی نهاده می شود.

تاکنون کمتر کسی از این قهرمانان آن انصاف را داشته است که پس از تحصیل قدرت، آنچه را که مربوط به مردم است به مردم باز گرداند. چنین است که تا به امروز قهرمانان تنها خود را قوی خواسته اند و از این نکته غافل بوده اند که هر چه قهرمانان قوی تر، ملت ضعیف تر- و برعکس. تنها یکی از قهرمانان قرن بیستم- لنین- از بیان این حقیقت خودداری نکرد که جمع مردمان چیزی بیشتر از نبوع قهرمانان دارند. اما افسوس که پس از رسیدن به قدرت گفته، خود را از یاد برد. و شما، از نظر داشتن سمت روحانی می توانید به این حقیقت جامه، عمل بپوشانید، و و دولت را به سود ملت، از میان بردارید. باشد و دولت را به سود ملت، از میان بردارید. باشد که این بار گروهها و توده های مردم از شرکت در تعیین سرنوشت خویش معاف نشوند.

با توجه به آنچه گذشت، استدعای دیگر من آن است که شما

(۷) مضمون این گفته از آلبر کاموست.

در افتتاح جلسه های گفتگو در کلیه، مواردی که مربوط به سرنوشت کشور باشد، پیشقدم باشید. در اینجا باید به یك پرسش مقدر جواب بگویم: آیا گفتگو درباره، این گونه مسائل در صف مبارزان جدائی نخواهد انداخت؟ پاسخ بی تردید منفی است، زیرا:

۱- کلیه، حق طلبان و دشمنان استبداد، از هر دسته و هر گروه، بی آن که گفتگوئی صورت گرفته باشد، رهبری سیاسی آن جناب را بی هیچگونه قید و شرطی تا حصول پیروزی پذیرفته اند(و یکی از این افراد، نویسنده، این سطور). هر کدام به سهم خود در اجرای این پیمان نانوشته پای می فشاریم. گفتگوی دوستانه اولاً این پیمان را استوار تر خواهد کرد. ثانیا مقدمه ای خواهد بود برای توافقهای بعدی گروهها و جمعیت ها.

۲- تمام نهضت هائی که در قرن بیستم به پیروزی رسیده اند بر مبنای تشکیل جمعیت ها و گروههای گونا گون حق طلب در یك جمهه، مشترك تكوین یافته اند. لازمه، وجود جبهه آن است که هر یك از اعضای جبهه، ضمن اجرای شعار های مشترك و تعقیب هدف مشترك سیاسی، موجودیت فكری و فرهنگی خود را حفظ کنند، نه این که همه، اعضاء دریك ایدیولوژی مستحیل شوند.

۳- بعث و گفتگو که لازمه اش گردهم آمدن است، دلها را به هم نزدیکتر خواهد کرد، سوء تفاهم ها را خواهد کرد، سوء تفاهم ها را خواهد زدود، سهوها و اشتباهاتی را که چون موریانه بنای فردا راسست می کند از میان خواهد برد. در نتیجه مردمان آگاهی بیشتری خواهند یافت و شکاکان تجدید ایمان خواهند کرد، تك روان خود را تنها نخواهند یافت و نیرو های خود را در خدمت جمع خواهند نهاد؛ بی پناهان پناهی خواهند یافت و همه و همه نیرومندتر خواهند شد. تشکیل جبهه مشترك یعنی ساختن بنائی با چند ستون و هر چه ستونها پا بر جاتر، بنای اصلی استوار تر.

٤- خوب يا بد، هيچ ملتى يك پارچه نيست و در ايران نيز هم اکنون اختلاف اندیشه میان گروهها و جمعیت های مبارز و حق جوی وجود دارد. اگر هر جمعیت در پیله، افکار خود بماند، جدائی عمیق تر خواهد شد و کار ساختن فردا دشوارتر. اما اگر گفتگو در میان باشد بسیاری از جدائی ها زدوده خواهد شد. «انقلاب بدون جدل و گفتگو ممکن است پیروز شود ، اما محال است که بدون آن قوام و دوام یابد». (۷) برنقطه، زخم پذیری یك نهضت اگر دوستان انگشت نگذارند، دشمنان خنجر خواهند گذاشت. دوستان عیب کار را می گویند تا آنچه اصلی و اساسی است نجات یابد، و دشمنان از کاه کوه خواهند ساخت، تا آنچه اصلی و اساسی است نابود گردد. شك نیست که دشمنان داخلی ملل با اینکه زخمهای مهلکی خورده اند، چون گرگ زخم خورده در کلین فرصت اند. و انگهی ایران به سبب موقعیت خاص خود همیشه در معرض دسیسه کاری دولت های قوی بوده و هست. این امر که همه دولت ها، اعم از کاپیتالیستی یا کمونیستی، در اختناق ایران بر یکدیگر سبقت گرفته اند، بسیار پر معنی است. .در آینده نیز اینان خواهند کوشید تا آنچه را که موجب اختناق مردم ایران است تقویت کننه و آنچه را که ماید، آزادی و آگاهی اوست بكويند. پس مردم اين ديار اگر كاملاً هوشيار نباشند نابود شده اند. تجربه های مکرر تاریخی نشان داده است که اگر ملتی در کل وجود خود آگاه و بیدار باشد با هر خطر نظامی و ضد فرهنگی مقابله خواهد کرد، و این همه تنها در یك دموکراسی بی قید و شرط به (ص ۳۸)



# 

#### ترکیب جناح بندی حزب وحدت در انتخابات

جنگ انتخابات حزب وحدت در سال ۱۳۷۳، ظاهراً میان جناح رهبرشهید که به عنوان وجناح نصری های تبلیغ می شد و جناح اکبری که در پوشش «پاسداران» عمل می کرد، جریان داشت. بقیه، عناصر حزب وحدت چون در ترکیب سازمانهای منحله، سابق هیچکدام دارای آن وزنه یی نبودند که مستقیماً وارد عرصه، رقابت جناحی شوند، ترجیح می دادند که از بین این دو، جناحی را انتخاب کنند که با معیارها و موقف اجتماعی و فکری شان مطابقت داشته باشد. نکته یی که در این مورد جالب و در عین حال برای شناخت جبهه بندی های درونی حزب وحدتِ موثر است، تقسیم بندی افراد هردوجناح پر اساس طرز تفکر سیاسی- مذهبی و موقف اجتماعی آنان است که این امر را از دو دیدگاه می توان بررسی کرد: یکی از دیدگاه ترکیب درونی سازمانهای منحله، گذشته و دیگری از دیدگاه قشر بندی عناصر تشیع درباری و جامعه، هزاره.

از دیدگاه اول ملاحظه می کنیم که:

۱- افراد سازمان نصر به طور یکپارچه (اعم از عناصر تشیع درباری و جامعه، هزاره) از رهبر شهید حمایت کردند. (۱)

 ۲- از میان بقیه گروههای منحلهٔ به شمول «پاسداران»(۲) - که همسازمانی های آقای اکبری به حساب می رفتند- نیز تمامی شخصیت های آگاه و دلسوز نسبت به سرنوشت جامعه، هزاره در کنار رهبر شهید قرار گرفتند و در جناح اکبری صرفاً عناصری باقی ماندند که یا همچون امینی اشترلی و فصیحی (که در جریان تظاهرات کشته شد) تمام منطق شان را رقابت های ناسالِم گروهی سابق در برابر سازمان نصر تشکیل می داد، یا همچون حکیم مبارز و داکتر احمدی (قوماندانان نظامی) به جرم دزدی و اعمال خلاف خویش از سوی رهبر شهید طرد شده بودند(۳) و یا همچون برخی های دیگر وابسته، سازمان اطلاعات جمهوری اسلامی ایران بودند (٤).

۳- عناصر تشیع درباری، از تمامی گروهها (به استثنای سازمان نصر که قبلاً تذکر داده شد) به طور اکثریت به جناح اکبری پیوستند(۵).

٤- گروه مستضعفین (به استثنای یکی دوتن که از روی مصلحت در کنار اکبری قرار گرفتند) چون از طرف اکبری و هواداران وی به شدت تکفیر می شد و از جانب دیگر شایبه، وابسته کی این گروه به مجاهدن خلق ایران. آن را در ذهن مقامات «جمهوری اسلامی» غیر قابل قبول ساخته (۱) و در نتیجه عناصر وابسته به ایران را در مخالفتش قرار می داد، چاره و راهی جز پیوستن به رهبر شهید نداشت. (البته در این زمینه می توان برخی همگونی های نسبی در دیدگاه و طرز تفکر سیاسی- اعتقادی مستضعفین با سازمان نصر و همچنین داشتن موقعیت های حساس تشکیلاتی در جناح رهبر شهید را نیز ذی دخل دانست که به هر حال، می توانستند در کنار عامل اساسی فوق تأثیر داشته

بناءً از دیدگاه اول جناح رهبر شهید عبارت بود از:

۱- تمام افراد و اعضای سازمان نصر

۲- تمامی شخصیت ها و عناصر آگاه جامعه، هزاره

۳- عناصر غیر قابل قبول برای سیاست های جمهوری اسلامی ایران

و جناح اکبری متشکل بود از:

١- عناصر وابسته به سازمان اطلاعات جمهوري اسلامي ايران.

۲- تمامی چهره ها و مدافعین اشرافیت نژادی تشیع درباری

دلم نمیخواهد هیچ کس، هیچ وقت، این سرگذشتی را که میخواهم برای تان نقل کنم، یك امر خصوصی تلقی کند؛ چون فكر میکنم که زنده کی من از زنده کی مردمم جدا نیست. آنچه برای من اتفاق افتاده، ميتواند براي صدها نفر از هموطنانم اتفاق افتاده باشد، میخواهم این نکته را روشن کنم، چون میدانم کسانی بوده اند که خیلی بیش از من برای مردم کار کرده اند؛ گیرم آنها یا مرده اند یا مجال پیدا نکرده اند که شناخته شوند.

(دُمیتیلا، زنی از معادن بولیوی)

٣- افراد محصور در تفكرات گروهي سابق

و اما اگر این ترکیب را از دیدگاه قشر بندی عناصر تشیع درباری وجامعه، هزاره مطالعه کنیم، متوجه می شویم که:

۱- قشر روحانی- اشرافی تشیع درباری که همیشه خود را در مقام رهبری جامعه، هزاره دیده بودند، به طور یکپارچه و بدون استثناء در برابر رهبر شهید موضع گرفتند که حتی به عنوان نمونه هم یکی از آنان در کنار رهبر شهید قرار نگرفت؛ در این دسته می توان از سیدفاضل، سیدمرتضوی، سیدعالمی، سیدبلخابی، سیدلولنجی، سیدجگرن، سیدرضوانی و غیره به عنوان مخالفین علنی و از سید حکیمی، سیدظاهر محقق، آیت الله سیدبهشتی (که در هوای مرجعیت نیز بود)به عنوان کسانی که مخالفت خویش را به شکل مرموز و در قالب موضع میانجی گرانه در بین دو جناح (در واقع دو جناح تشیع درباری) کتمان کردند، اما مهم خویش را در تبلیغات منفی بر علیه شخصیت رهبر شهید به سر رسانیدند، نام برد.

۲- قشر جوان تشیع درباری به دو دسته تقسیم شدند که هر کدام در جناح مربوطه، خویش برای تأمین و استحکام منافع قشری تشیع درباری فعالیت می کردند. در واقع رهبری اصلی جنگ و رقابت را در هردو جناح (چنانچه.بعدا روشن خواهد شد) همین قشر بر عهده داشتند و سابر افراد با تمام حسن نیت و صداقت در برابر جناح و حتی دیدگاه سیاسی خویش صرفاً راهی را می پیمودند که با نظرداشت منافع شبکه، تشیع درباری پیش پای شان قرار داده شده و در نهایت اهداف خاص این شبکه را به پیروزی می ارساند.

در تقسیم بندی قشر جوان تشیع درباری در دو جناح حزب وحدت می توان عوامل رقابت های گروهی(۷)، سنخیت های روحی و فکری، پایگاه و موقف اجتماعی و... را اساسی خواند.

٣- شخصيت ها و عناصر مربوط به جامعه، هزاره، عمدتاً با نظرداشت سطح شعور سیاسی خویش تقسیم بندی شدند: افرادی که حد اقل درکی از فضا و موقعیت سیاسی- اجتماعی جامعه، خویش داشتند، در کنار رهبر شهید قرار گرفتند، ولی عناصری که تجمیق، شعور سیاسی- اجتماعی شان را مهار کرده و پول، غریزه، خودگرایی فردی شان را اشباع می کرد، در جوار اکبری و سیدفاضل وفتند و یك عده، محدود كه نه از پول گذشته می توانستند و نه هم توان گریز از چشم ملامتگر مردم را داشتند، تا آخر در موضع «هم خدا و هم خرما» باقی

«ملوك جنگى» (٩) هاى تشيع دربارى در جريان انتخابات

چهره های تشیع دریاری با تقسیم شدن خویش در دو جناح حزب وحدت. خطرناك ترين وملوك جنكي، سياسي (١٠) را در جامعه، هزاره به راه انداختند كه اگر رهبری قاطع و مدیراند. رهبر شهید و حضور آگاهاند، مردم درصحنه نمی بود.

آخرین ریشه های حیات و رشد سیاسی را در این جامعه به نفع آقایی مذهبی، سیاسی و اجتماعی تشیع درباری می خشکاند. انشای روابط پیچیده یی که حلقه های مختلف شبکه، تشیع درباری را به هم پیوند میداد، بزرگترین دستاورد سیاسی جامعه و رهبریت سیاسی هزاره بود که در جربان انتخابات بدان نایل آمدند و در روشنایی آن، مکتوم ترین سیاستها و تاکتیکهای دشمن را شناسایی و خشی نمودند.

شکی نیست که چهره های تشیع درباری در موارد بسیار باهم مخالفت و تضاد داشته و حتی بعضی از اینها به شدت از همدیگر متنفر بودند؛ ولی این مخالفت و تضاد و تنفر هیچگاهی به معنای آن نبود که یکی از این طرف ها حاضر شود منافع کلیدی اشرافیت مذهبی خویش را در جامعه، هزاره قربانی آن سازد. به همین خاطر بود که تمام عناصر وچهره های تشیع درباری از هر راه و با هر وسیله یی که می رفتند، به سوی مقصد واحد و در راستای تحقق هدف واحد تلاش می کردند. حفظ منافع محوری شبکه، برای تمامی چهره های تشیع درباری به عنوان معیار و محك عملكرد و اتخاذ تاكتیك های شان مطرّح بود كه در این رابطه هیچگونه فرتی میان سیدفاضل و سیدمرتضوی با سیدسجادی و سید محقق زاده وجود نداشت. هر چهره یی از تشیع درباری با حفظ صداقت خود در برابر منافع محوری شبکه، به شیره ها و تاکتیك های خاص خود متوسل می شد و اگر احیاناً تضاد و مخالفتی هم میان آنان بروز می کرد. بر سر دَرستی یا نادرستی این تاکتبك ها بود، نه اینکه در اساس تفکر و جهان بینی و حتی ستراتیژی داد یگر شکی داشته باشند، بناءً تقسیم شدن چهره های تشبع درباری در جبهات مختلف به معنای آن نبود که گویا آنان سرنوشت و ایمان وتعهد خویش را در گرو جبهه، انتخابی شان می دیدند، بلکه به معنای آن بود که از نتیجه، اختلافات و کشمکش های این جبهات، هرکدام آینده، بهتر و منافع بیشتری را برای شبکه، مشترك خویش تضمین كنند.

در جریان انتخابات حزب وحدت، با آنکه جنگ به صورت ظاهر میان طرفداران رهبر شهید و طرفداران اکبری قلمداد می شد، در واقعیت امر این چهره های تشیع درباری بودند که گرداننده گی و رهبری جنگ را در دست داشته و اغلب حتی با جلسات مخفی و شیانه، خویش در منزل سیدظاهر محقق یا مرکز فرهنگی وجهاد دانش، تمام برنامه ها و دستورالعمل های خویش را به هماهنگی می رساندند. (۱۱)

جمعی از موسفیدان شورای مساجد که قبل از جریان انتخابات برای رسانبدن پیام و خواست مردم با اکثریت مسؤولین بلند پایه، حزب دیدار کرده بودند، عقیده داشتند که حتی شخص آقای اکبری در اکثر موارد به تحریکات<sup>.</sup> سیدفاضل و سیدکاظمی و سید مرتضوی عمل می کرد. این موسفیدان در ۰ خاطرات خود نقل می کنند که چندین بار از زبان آقای اکبری شنیده اند که اعتراف کرده است که در جریان حوادثی که اتفاق می افتد، وی نقش فردی ندارد ، بلکه این «حزب» و «شورای مرکزی» و «شورای عالی نظارت» است که با سیاست های آقای مزاری مخالف اند؛ بناءً تصمیم بر عزل آقای مزاری از ریاست حزب، تصمیم جمعی است، نه فردی؛ اما در همین حال وقتی با سید فاضل و سید مرتضوی دیدار کرده اند، آنها بیشتر از مواضع فردی خود بر رهبر شهید حمله کرده و ایشان را عامل انحراف سیاسی واعتقادی در حزب می خواندند. در جریان یکی از این صحبت ها سید فاضل به صراحت می گوید که سیاست های حزب به دست کمونیست ها و شعله یی ها افتیده و فعلاً این حساسیت ها را در میان مردم نیز همین کمونیست ها و شعله یی ها دامن می زنند که از موقف خود به هراس افتیده اند. سیدفاضل با اطمینان می گوید که ديگر زمان اينگونه سياست ها واينگونه اشخاص به سر رسيده است.

شبکه تشیع درباری برای رهبری مخفی برنامه های خویش در برابر رهبرشهید، شورای سیاسی یی را تشکیل داده بود که طبق اطلاع رهبرشهید ظاهراً سیدفاضل، سیدمرتضوی، سیدکاظمی، سیدعالمی بلخی و اکبری در ترکیب آن قرار داشتند. قامی تصامیم تشیع درباری توسط همین شورا اتخاذ

گردیده و طرح های مهم آنان نیز در همین شورا به فیصله می رسید. این شورا از همکاری و همدستی سایر رجال تشیع درباری که در درون حرکت اسلامی فعالیت داشتند، نیز برخوردار بود.

چهره های دوست تشیع درباری که در کنار رهبرشهید قرار داشتند، نیز دارای طرح و برنامه های دقیقی بودند. این دسته در ظاهر امر تمام تلاش خود را معطوف پیروزی جناح رهبرشهید در جریان انتخابات ساخته و از هرگونه امکان برای شکست جناح اکبری استفاده می کردند ه اما در واقع ماهیت تمام این تلاش ها را نه تمهد و احساس مسؤولیت آنان در قبال سرنوشت جامعه یا حتی حزب وحدت، بلکه حفظ و استحکام پایه های نفوذ شان در جوار رهبریت سیاسی تشکیل می داد که از طریق این موقعیت اههاف

۱- آن بخشی از نعالیتهای شبکه، خویش را به سر رسانند که سیدفاضل و سید مرتضوی و سایرهمدستانشان به علت موقعیت خاص خویش از انجام آن عاجز بودند.

۲- با حلقه زدن در جوار رهبریت سیاسی، از رسیدن عناصر، شخصیت ها و متن جامعه، هزاره به این مقام جلوگیری کنند. (برخورد های توهین آمیز و کاملاً حساب شده، این عناصر با مسؤولین، شخصیت ها و حتی متنفذین و موسفیدان جامعه، هزاره که خواهان ملاقات با رهبر شهید بودند، یکی از عمده ترین عوامل آزرده گی ها و حتی جبهه گیری ها در مخالفت با رهبرشهید بود.)(۱۳)

۳- در صورت موفقیت رهبرشهید (که بهر حال، مسلم به نظر می رسید) از
 حد اکثر امتیازات حزبی برخوردار شده و ذریعه، آن پایگاه اجتماعی خویش را در
 درون جامعه تقریت نمایند.(۱٤)

4- با پیروزی و هبر شهید از احتمال خلع سلاح و خلع صلاحیت شدن توسط اکبری و اطرافیان او، جلوگیری می کردند؛ چه آنکه آقای اکبری و مجموعه، اطرافیان وی به دلایل متعدد از این «آقایان» متنفر بوده و آنان را عامل عمده، بدبختی های خویش در رقابت جناحی تصور می نمودند.

تقابل ومردم، و وبول، در انتخابات

در مورد انگیزه و علت واقعی کشانده شدن مردم در صحنه، انتخابات حزب وحدت، دیدگاهها و نظریات گوناگونی وجود دارد؛ ولی این امر واقعیت مسلم است که مردم با درك حساسیت اوضاع، آگاهانه و به خواست و اراده، خودشان به صحنه آمدند تا ازرهبریت سیاسی خویش در برابر معامله گران تشیع درباری حمایت غایند؛

آنچه که در این جریان مردم را به تشویش انداخته و نسبت به پیروزی خاینین تشیع درباری دچار بیم ساخته بود، یکی ترکیب خاص شورای مرکزی بود که بهرحال، نفوذ و وزنه شیعیان درباری در آن بیشتر به نظر می رسید و دیگری پول سرسام آوری بود که از سوی حاکمیت انحصاری(۱۵) و سفارت ایران در کابل (۱۹) پخش می گردید. احدشاه مسعود در یکی از رجز خوانی های خویش گفته بود که مصرف دو جنگ را پر سر انتخابات حزب وحدت سرمایه گذاری کرده و حتی با ترجمان و پهلوان یحیی شرط زده بود که جناح طرفدار وی برنده است!

آقای سیدمحمد سجادی در سفری که در بهار سال ۱۳۷۳ به غزنی داشت، از توزیع پول توسط جناح اکبری با نگرانی یاد کرد و مخصوصاً از رهبرشهید انتقاد داشت که با امساك و سخت گیری بیش از حد خود، باعث شده است که جمعی که «صرفاً نوکر پول اند»، ترجیحاً شکار جناح مقابل شوند. آقای سجادی معتقد بود که اگر این جناح به اندازه نصف طرف مقابل پول مصرف کند، بسیاری ها به اینسو رأی می دهند. ظاهراً به خاطر همین مشکلات بود که آقای سجادی انتخابات حزب را «یك عقبه خطرناك» خواند که قام تلاش آنها را عبور و پشت سر نهادن این عقبه تشکیل می دهد. آقای سیدعلاً نیز با لحن خاص خود گفت: «پهلوانی خطرناکی پیش رو داریم؛ ببینیم کی پیروز می شود!»

با توجه به تغییر موازنه یی که ظاهراً توسط «پول» در رقابت انتخاباتی حزب وحدت ایجاد شده بود، مردم به خوبی درك می کردند که حضور آنان در صحنه تنها امکانی است که می تواند فقر جناح مردمی حزب را در برابر جناح مزدور و معامله گر جبران کند.

(ادامه دارد)

(۱) در تفسیر این امر می توان دلایل متعددی را یادآور شد که عمده ترین آن (برعلاوه و رقابت سازمانی با وپاسداران») تفکر نسبتاً باز و جهان بینی وسیع افراد سازمان نصر بود که بهر حال، غی توانستند در کنار جناح اکبری قرار گیرند که ترکیب آن را مطلقاً افرادی با تفکر منجمد، جهان بینی بسته و بینش محدود تشکیل می داد. تنها فردی که ازمیان و نصری ها » به جناح اکبری گرایش پیداکرد ، یکی از قوماندانان شهری کابل به نام و مسلمی » بود که به خاطر محصور بودنش در پیلمه دگماتیزم ایدیالوژیك، هدف شکار شخصی به نام و سید قبادی « قرار گرفت و از طریق او به دام توطیه های خاینانه سیدفاضل (و بعداً اکبری) افتاد . مسلمی از ابتدای آمدن رهبر شهید به غرب کابل، به بهانه حضور و کمونیست ها » در کنار حزب وحدت، سر به مخالفت برداشت و بعداً این مخالفت با شهادت جنرال ابراهیمی توسط افراد مسلمی و

اختطاف و ناپدید شدن خارنوال حبیب، که مسؤول تحقیق و پی گیری قضیه بود، اوج گرفت.موصوف درسال ۱۳۷۱ هنگام محاصره، چنداول توسط نیروهای فاشیزم، از حرکت نیروهای حزب وحدت غرض درهم شکستن این محاصره جلوگیری کرد و استدلالش هم این بود که با صقوط «شورای نظار»، «کنونیست ها» حاکم می شوند! رهبر شهید در سخرانی جشن میلاد امام علی علیه السلام (۱۹ جدی ۱۳۷۱) از این حادثه به تلخی یاد کرده، عاملین آنرا از لحاظ تفکر و عملکرد سیاسی- اعتقادی به «خوارج» تشبیه نمودند. مسلمی در موضع مخالفت خویش با رهبر شهید، در سال ۱۳۷۳ با اشتراك عده یی از قوماندانان وابسته به تشیع درباری، کمیسیون نظامی یی را بر علیه رهبر شهید تشکیل داد. وی پس از قیام ۲۲ سنبله ۱۳۷۳ به طور مرموزی در غرب کابل ناپدید کمد.

به غیر از این مورد کاملاً منحصر به فرد، بقیه اعضای سازمان نصر یا به طور آشکار در جبهه، دفاع از رهبرشهید قرار داشتند یا اگر هم احیاناً با رهبرشهید مخالف بودند (مانند آقای سیدعباس حکیمی) ترجیح می دادند که با اتخاذ انزوای سیاسی در فردیت خویش به این مخالفت ادامه دهند، اما تحت رهبری اکبری قلمداد نشوند!

(۲) شخصیت های «پاسداران» در حمایت خویش از رهبر شهید، حتی با طعنه ها و تأویلات رکیك همسازمانی های دیروزی خویش نیز مواجه شده و مورد مبتذل ترین اتهامات قرار گرفتند.

(۳) در این زمینه و موارد مشابه رجوع شود به خاطرات محترم حاجی امینی، عضو شورای مرکزی حزب وحدت اسلامی که در کابل قوماندانی فرقه، (۹۹) را بر عهده داشتند و نیز خاطرات محترم بهرامی، آمر کشف حزب وحدت، در نشر ات «صفحه، نو»، مبحث «تشیع درباری، از خیانت مذهبی تا برده گی سیاسی»

(٤) پهلران یحیی، یکی از کارمندان امنیت شورای نظار، که در اوایل زمستان ۱۳۷۶ همراه با عبدالراحد ورسمی به عنوان هیأت شورای نظار به بامیان آمده بود، در حضور سلیمیان، معاون ستاد پشتیبانی وزارت خارجه ایران، و آقای ورسجی افشاء کرد که وی اسناد دقیقی در دست دارد که اکبری شخصاً وابسته مسازمان اطلاعات ایران بوده و از سال ۱۳۵۹ سالانه پنج هزار دالر از این سازمان معاش می گیرد!

(۵) در این مبان صرفاً سید محقق زاده (نیرو)، سید رزمجر(حرکت) و سیدفاضل حسینی(شورا) استثناء بودند که عمدتاً به علت وابسته چی های فامیلی یا مصلحت های خاص سیاسی خویش با سیدمحمدسجادی و سیدعلاً رحمتی در جناح رهبرشهید باقی صاندند.

(۱) در صحبتی که اوابل زمستان ۱۳۷۶ با آقای خاضع، یکتن از مأمورین اطلاعاتی پاسداران ایران که در ترکیب هیأتی به بامیان آمده بود، داشتیم، وی ابراز عقیده کرد که جدا شدن جناح اکبری از حزب وحدت ناشی از اشتباهات رهبرشهید بوده که بیشتر آنها از القانات و نفوذ زایدالوصف «مجاهدین خلق» (مجاهدین مستضعفین) و عناصر وأبسته به رژیم گذشته ناشی می شده است. وی این دو عنصر را «مخالف وحدت شیعیان و مخالف نظام جمهوری اسلامی» قلمداد کرده، گفت که جناح آقای اکبری تلاش می کرد رهبر شهید و حزب وحدت را از دام آنان نجات دهد!... خاضع کسی است که در دستگیری، شکنجه و رد مرز مهاجرین جامعه، هزاره در ایران و مخالفت تلاش می کرد رهبر شهید و حزب وحدت را از دام آنان نجات دهد!... خاضع کسی است که در دستگیری، شکنجه و رد مرز مهاجرین جامعه، هزاره در ایران و صد اسلامی خویش با سیاست های مستقلاته و رهبرشهید معروف ترین چهره به شمار می رود. وی برای جمعی از مهاجرینی که به جرم اعتراض به سیاست های فاشیستی و ضد اسلامی «جمهوری اسلامی» بازداشت شده بود که: و در افغانستان شیعه ای که در عالی استقلال کند، با کولت از مُخش در می آریم!»

(۷) آقای سیدعلاً در صحبت هایی که آوایل زمستان ۱۳۷۶ در بامیان داشتیم، به صراحت می گفتند که به خدا قسم اگر نه این بود که در زنده گی خود تحمل دیدن این «مردکه» (اکبری) را در مقام رهبری نداشتم، یك لحظه در اینجاها نمی ماندم و می رفتم هر جایی که می رفتما وی در این صحبت از خاطرات خود با اکبری قبل از تشکیل حزب وحدت و بعد از تشکیل در جریان جلسات آن یادآوری کرد که «چقدر باهم پنجه انداخته اند» و «چقدر به هم زهر چشم نشان داده اند!»

(A) یکی از دوستان می گفت که کسانی که در جناح اکبری مانده اند، نه وجدان دارند و نه عقل: وجدان ندارند که در کنار قاتلین مسلم مردم و جامعه، خود قرار گرفته اند و عقل ندارند تا ناکامی و ابتذال مطلق سیاسی تشیع درباری را در برابر جامعه، هزاره و خط خون رهبر شهید درك کنند و حد اقل مانند بعضی ها موضع میانه و استفاده جریانه را اتخاذ نمایند!

(۹) «ملوك» اسم قومی است که در منطقه، وقلوچ»، از مربوطات ولسوالی قروبهاغ ولایت غزنی زنده گی می کنند. این قوم در میان هزاره های غزنی به شوخ طبعی معروف بوده و مخصوصاً «ملوك جنگی» آنان زبانزد همه است که اغلباً برای بیان جنگ های ساخته گی و دروغین غرض تحقق هدف واحد طرفین جنگ به کار می رود. در این جنگ معمولاً در نفر به ظاهر باهم دعوا و مناقشه راه می اندازند تا فرد سومی را یکویند.

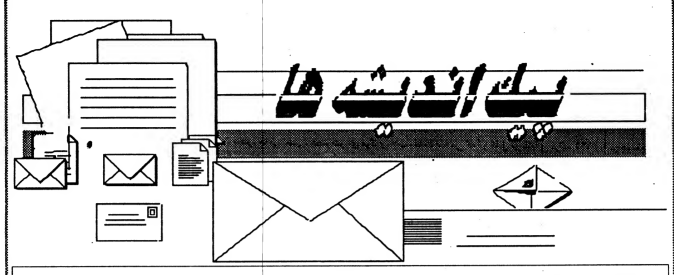
(۱۰) تاکتیک «ملوك جنگی» تشیع درباری قبل آز دوران جهاد که جبهه و جناح بندی سیاسی در درون جامعه، هزاره وجود نداشت، بیشتر برای حفظ موقف اجتماعی شیعیان درباری غرض شیره کشی های اقتصادی بود که هرکدام با استفاده از هضد منبره و هضد تکیه» محلوکه، خود، جمعی از مریدان را در اطراف خود جمع کرده و با تبلیغ و انتقاد و اعتراض علیه آن دیگر و گسترش دادن این رقابت تا سطح هم چشمی های مبعلی و قومی مریدان، زمینه، بهره کشی از این جمع را مساعد می ساختند. در این زمینه روشن ترین مثال مربوط به رقابت های آیت الله سیدسرور واعظ و سیدعیدا لحمید ناصر و سیدمصباح و دیگر آقایون است که در ظاهر شدیدا با همدیگر کشمکش داشتند و هر کدام برای خود مریدانی را جمع کرده بودند تا از حلق خود و فرزندان خود گرفته برای آقایون بارگاه و تشریفات و بنز سیاه و سیز فراهم غایند. اما در همین حال تمام این آقایون در برابر شهید مبلغ و سایر روحانیون، طلاب و روشنفکران متعهد به سرنوشت جامعه هزاره و افشاء کننده گان ماهیت ضد مذهبی غاصبان «منبر» دارای جبهه و صف واحد بودند و تمام مخالفت ها و تبلیغات شان نیز در یك منظرهمه کاملاً دقیق و هماهنگی رهبری می شد.

در دوران جهاد، با به وجود آمدن احزاب سیاسی در درون جامعه، هزاره و مساعد شدن زمینه، سیاسی برای زالوهای مکنده، تشیع درباری، تمامی این چهره ها با توجه به سنخیت فکری و بینش خاص سیاسی و مذهبی خویش، داخل یکی از این احزاب گردیده، برای موقف و موقعیت اجتماعی خویش پشتوانه، سیاسی و انیز به دست آوردند. جنگ های داخلی در هزاره جات که چیزی جز جنگ رقابت رهبری میان چهره ها و دسته های مختلف شبکه، تشیع درباری نبود، نمونه های آشکاری از «ملوك جنگی سیاسی این شبکه را بر علیه جامعه، هزاره به تاریخ سپرد. جنگ داخلی در هزاره جات، برخلاق آنچه که از سوی طرف های متخاصم جارنده می شد، جنگ وحق و باطل به نبود، جنگ لاشخواران درباری برای کسب موقعیت رهبری سیاسی و مذهبی بود. در این «ملوك جنگی» خواین هزاران تن از بهترین و قداکارترین فرزندان جامعه، هزاره به دستور و طبق برنامه، اربابان مذهبی تشیع درباری - که تا آخر در پشت پرده باقی ماندند - به جان هم افتادند و به خاك و خون غلطیدند، اما حتی برای نمونه، تصادفی هم اگر خواسته باشیم، یك تن از رجال و چهره های تشیع درباری آسیب ندید، و چه پسا که در ختم هر جنگ خونین، وقتی بساط صلح و آشتی پهن می شد، این چهره ها از جبهات متخاصم ظاهر گردیده، صمیمانه همدیگر را در آغوش می کشیدند و از سلامتی دیدارهم ابراز شادمانی می کردندا این «ملوك جنگی» خونین تفسیر دقیق این شعر خوب از سمیع حامد است که:

در رهبر خفته بر روی دو بستر دو عسکر خسته در بین دو بین دو بین دو بنگ

دو رهبر پشت میز صلح خندان در سر گور دو عسسکر

(۱۱) محترم واعظی شهرستانی حکایت می کنند که در جریان انتخابات با تلاشهای فراوی می شده بودند که جمعی از پاسداران را که آقای افکاری در رأس آنان قرار داشت، متقاعد سازند که مشترکا نزد اکبری رفته و از او بخواهند که دست از مخالفت با ره به می بردارد، در غیر آن این جمع از کنار او جذا خواهند شد. ایشان (آقای واعظی) مسأله را با رهبر شهید نیز مطرح کرده، پیشنهاد کردند که تا عملی شدن این طرح جنر می سری حرکت های عجولانه گرفته شود. اما دیری نمی گذرد که قضیه به اطلاع اکبری رسانده می شود و او موفق می گردد که از کانال های خاص خویش این طرح را خنثی نموده، از عملی شدن آن جلوگیری کند. آقای واعظی می گویند که افشای این طرح توسط یکی از آقایون درباری صورت گرفته که با وجهه، روشنفکری در کنار رهبر شهید قرار داشته و ظاهر آهیچکسی گمان چنین کاری را از او نداشته است!



كاركنان محترم مجله "عصرى براى عدالت"،

سلام های خود و دوستانم را به حضور تان تقدیم می دارم و از خداوند برای شما کامیابی آرزو می کنم.

بنده یکی از مشتاقان مجله شما بوده و صادقانه اعتراف می کنم که تاکنون در افغانستان کسی با این سبك و عمق مسایل اجتماعی و سیاسی را تحلیل و تجزیه نکرده است. من با مسایل زیادی از طریق نشریه شما آشنا شاه و معلومات می گیرم و یکتعداد از دوستان رانیز به خواندن آن تشویق می نمایم. من افتخار می کنم که کشور ما همچون نویسنده گان و مهزهای بزرگ اندیش دارد و این افتخار برای تمام مردم افغانستان است كه شما فرزندان آن مي باشيد.

در ضمن این نامه چند نکته را که با خواندن نشریه شما به ذهن ها می رسد، تذکر لمی دهم و امیدوارم که پاسخ های خود را دریافت دارم؛ البته باید اضافه کنم که این نکته ها هیچگاهی از شدت علاقه ام به نشریه کم نکرده و کم نخواهد کرد.

الف: در نشریه شما بوی یك كینه و عقده در برابر ملیت تاجك می آید كه این امراً به نظر من و اكثر علاقمندان نشریه یكمقدار برخورد عقده ای و غیر معقول است و به زیان وحدت ملی و برادری ملیت ها و اقوام کشور ما تمام خواهد شد. شما می بینید که پس از شهادت محترم عبدالعلی مزاری حوادث زیادی در کشور پیش آمده که از نظر شدت و عمیق بودن و فاجهه ناك بودن خود، حوادث قبلی را زیر سوال برده است. درست است که در کابل به خاطر یك سلسله خود خواهی ها و قدرت طلبی و چوکی طلبی ها بین دو ملبت برادر تاجك و هزاره جنگ های شدیدی پیش آمد و هلاکت و نابودی و ویرانی زیادی بر هر دو طرف وارد شد، اما فکر می کنم منصفانه و قابل قبول نخواهد بود که علت یا مسؤولیت آن را یکجانبه بردوش دولت اسلامی بیندازیم و دیگر هیچ عامل را در نظر نگیریم. به نظر من اگر مسأله خلاصه به همین دو طرف جنگ باشد. همانقدر که مسعود نظامی گرا وغیر سیاسی و عاقبت نیندیشانه برخورد کرد، حزب وحدل نیز هیچگاه غیر از منطق و زبان جنگ راهی را پیش نگرفت و مرحوم مزاری همیشه از این دولت با انتقاد و بدبینی یاد می کرد که خود به خواد زمینه صلح و آشتی و اعتماد را نابود می کرد. شما می دانید که طرفین جنگ همیشه آنقدر در برابر هم دیگر حساسیت دارند که از کوچکترین مسأله احساس وحشت کرده و آنرا حمل بر دشمنی نموده و برای دفاع از خود آمادگی می گیرند. اما اگر اندکی قضایا را عمیق تر مطالعه کرده متوجه می شویم که ریشه اصلی این جنگها و کینه ها نه مسعود و مرحوم مزاری بلکه کشور های خارجی بوده اند که برای منافع خود از آشتی اینها جلوگیری می کرده اند، دولت مستقل و ملی و قدرتمند در افغانستان هم برای پاکستان و هم برای ایران قابل قبول نبود و اینها از هر وسیله برای ضعیف ساختن آن تلاش کردند. شما ببینید که ایران تازمان حیات مرحوم مزاری شدیدا از وی برضد دولت اسلامی حمایت کرد، اما پس از آن طرفدار دولت شد و به حمایت همه جانبه آن پرداخت. پاکستان ابتداء از دولت حمایت می کرد و بعدا از حزب اسلامی آقای حکمتیار حمایت کرد و بعد از آنکه حزب اسلامی هم نترانست اهدافش را به پیروزی برساند، گروه "طالبان" را ایجاد کرد و صریحاً آنها را حمایت و تمویل کرد و دیدیم که این طالب ها آنقدر مغرور، متعصب وضد برادری ملیت ها و اقوام بودند که در اولین فرصت مرحوم مزاری را شهید ساختند و با آن بی حرمتی باوی برخورد کردند که طبعاً ملیت برادر هزاره را در موضع دشمنی با خود انداختند. از آن پس جنگ های "طالبان" برضد دولت شروع شد و دیدیم که همان راکت بازی و قتل مردم بیگناه از نو بر مردم کابل تحمیل شد. فعلاً که حزب اسلامی از تحت کنترول پاکستان آزاد شده است، بدون هیچکدام مشکل به دولت پیوسته و ملاحظه می کنیم که بین مسعود و حکمتیار که چقدر دشمنی شان عمیق و آشتی ناپذیر خوانده می شد، صمیمی ترین اعتماد و دوستی برقرار شده، در حالیکه نه جنگ و خصومت حزب وحدت و مرحوم مزاری به این پایه می رسید و نه عوامل و علت های فاصله و دشمنی شان اینقدر زیاد بود. بناءً قبول می کنیم که عاه 🤅 آن جنگها و کینه ها دستهای خارجی بوده که هر لحظه قطع شوند و طرفین مستقلاته تصمیم بگیرند. جنهال و نزاع ختم می شود.

برادران محترم، در چنین حالی که تغییرات زیادی در اوضاع و جبهه گیری های کشور پیش آمده ومسایل زیادی روشن شده است،با تأسف که شما هنوز هم در همان موضع گذشته خود که ناشی از عقده های زمان جنگ است، باقی مانده و حتی پافشاری می کنید که با توجه به قدرت علمی و منطقی شما بعید و غیر قابل توجیه است و نمی دانم که هنوز هم چه عوامل در تشدید بدبینی تان در برابر دولت اسلامی و ملیت تاجك نقش و دخالت می کند و شما را با این همه روشن بینی تان در جبهه ناخواسته قرار می دهد. حوادث کنونی ادامه تعصبات کور طالب ها، ناکام ماندن تلاش ها به خاطر سقوط دادن دولت، ائتلاف حکمتیار با دولت، تغییرات و روشن شدن افکار بین المللی در رابطه با قضایای کشور، مشخص شدن دخالت های خارجی و بیگانه در ایجاد دشمنی ها و کینه های اجتماعی و سیاسی وغیره، باید خیلی مسایل را برایتان روشن کرده باشد. این نکته رأ هم باید در نظر داشت که اگر احیاناً به جای دولت اسلامی کنونی طالب ها به قدرت برسند، چه تاریخ سیاهی دوباره بر کشور حاکم خواهد شد؟ آیا بهتر نیست که به خاطر مصلحت اجتماع و تاریخ، خیلی نابسامانی ها را تحمل کنیم و خیلی از کینه ها و وقده های خویش را به فراموشی بسپاریم؟ نقطه های پیوند و اشتراك شما و دولت اسلامی آنقدر زیاد است که این کینه ها و دشمنی ها در برابر آنها خیلی کوچك و گم اهمیت معلوم می شود.

ب: بر اساس تحلیل خود شما و روشن شدن قضایا، عامل عمده اختلاف و بدبینی همین کسانی بوده اند که شما آنها را "تشیع درباری" نام کرده و اکنون برای همه ثابت شده که آنها از لحاظ اجتماعی متعلق به ملیت برادر هزاره نبوده و برای موقف و منافع خود مسایل تفرقه انگیز را مطرح کرده و باعث جدایی و کینه میآن دو ملیت تاجك و هزاره شدند؛ اما بازهم این خود شمایید که زمینه بهره برداری های سوء این اشخاص را مساعد می سازید، چون اگر شما با دولت اسلامی از روی حسن نیت و اعتماد برخورد کنید و با آن پیپوندید، خود به خود جایگاه اصلی تان را به دست می آورید و آنها رائده می شوند، اما اگر شما بر موضع دشمنی خود پافشاری کنید، طبعاً آنها خود را پیشتر دوست دولت جلوه داده و برعلیه شما تبلیغ می کنند، چنانچه که یکعده به همین ترتیب از دوری حزب اسلامی و دولت نیز استفاده می کردند که اکنون باپیوستن حزب اسلامی به دولت رفع شده است. به نظر بنده کلید رفع همه مشکلات تفاهم، دوستی و اعتماد است و یتین دارم که اگر شما با این قدرت علمی و زیبایی استدلال و بیان پشتوانه این کار شوید، نه تنها مشکلات رفع می شود، بلکه استوار ترین دوستی هم میان ملیت ها و مخصوصاً دو ملیت همسرنوشت و برادر تاجك و هزاره ایجاد می شود.

به امیدآنروزی که برادرها، صمیمانه دست هم دیگر را فشار دهند بااحترام

منصور جلالي ٤-٨-١٩٩٦ اسلام آباد

برادر عزیز و نهایت عالیقدر، آقای جلالی،

حسن نظر و تمنیات نیك ما را نیز پپذیرید و امیدواریم كه این سنت نیك را همیشه پایدار نگهدارید كه قبل از آنكه نظریات مخالف به انبان عقده و گره در ذهن و روان تبدیل شوند، بهتر است كه به شكل صمیمانه و صادقانه برای جانب مخالف مطرح شوند. به معتقدیم كه دیمركراسی و آزادی بیان و اندیشه، جلو تمام حوادثی را می گیرند كه عامل آنها افرادی اند كه هیچگونه تعهدی پرای برخورد منطقی در برابر معضلات اجتماعی و سیاسی ندارند و با كتمان بی منطقی هاست كه عقده های روحی و فكری به جنگ و خیانت هایی منجر می شوند كه عاملین آنها با منطق فرسوده، خویش در خفا تصمیم به ادامه، جنایات می گیرند؛ فرسوده، خویش در خفا تصمیم به ادامه، جنایات می گیرند؛ شما بادر داشته باشید كه منطق پویا هیچگاهی همچون منطق پوی متوسل به ریختن خون برای نابودی فكر و نظر انسان نمی شود؛ و این بی منطقی هایند كه صرف با تلقین مرگ اندیشه ها و نابودی فزیكی صاحبان آنها، بقای جنایتبار صاحبان خویش را ضمانت می

برادر عاليقدر،

آرزوی ابدی ما نیز همین است که "برادر ها صمیمانه دست هم دیگر را فشار دهند"؛ ولی شیوه، منطقی آن را کاملاً برخلاف شما می بینیم و اگر قهرتان نباید، بدون چند مورد کوچك، با تمام اندیشه های شما شدیداً مخالفیم و حتی منطق شما را زیربنای جنگ جدید، متکی بر باورهای کاملاً کلاسیك و سنتی حاکمیت های سیاسی انحصاری افغانستان می بینیم.

برادر عزيز،

«عصری برای عدالت» با ایان راسخ برایتان اطمینان می دهد که هیچگونه «کینه وعقده» در برابر جامعه، برادر تاجك نداشته و بر عکس، جامعه، برادر تاجك را یکی از بسترهای رشد اجتماعی خویش می پندارد. اگر ضدیت و آشتی ناپذیری ما در برابر فاشیزم نو بنیاد کابل (که شما آن را «دولت اسلامی» می گویید)، برای

شما به مثابه، زنگ دشمنی در برابر جامعه، برادر تاجك پذیرفته شده است، ما می گوییم كه شما تاكنون از ماهیت فاشیزم هیچگونه شناختی ندارید و اگر شما واقف به رشد مرگبار اجتماعی روحیه، عظمت طلبی فاشیستی در درون جوامع می بودید و به تیپ های تاریخی آن نیز نظر می انداختید، برایتان خیلی به ساده گی به اثبات می رسید كه دشمنی ما در برابر فاشیزم ربانی-مسعود، دوستی صادقانه، ما در برابر سرنوشت سیاسی و اجتماعی جامعه، برادر تاجك است و آینده بسیار نزدیك به اثبات خواهد رسانید كه چگونه این فاشیزم، نه تنها به تاریخ مبارزات عدالتخواهی سیاسی جوامع محروم افغانستان خیانت كرده است، بلكه بزرگترین بازی مرگ را با باورهای پاك سیاسی و اجتماعی جامعه، برادر تاجك نیز به عمل آورده است.

ما معتقدیم که واقعبینی های سیاسی که از عواطف خام سیاسی در برابر حوادث زودگذر و مقطعی کنونی ناشی شده باشند، یگانه عامل برای واراونه جلوه دادن تمام موضعگیریهای سیاسی و اجتماعی در برابر فاشيزم انحصار طلب رباني-مسعود است. به همين علت است که شما صمیمانه ترین و صادقانه ترین دوستی ما را در برابر سرنوشت سیاسی و اجتماعی جامعه برادر تاجك، دشمنی تلقی می كنید، بدون آنکه درك كنيد كه «دوستان» جامعه، شما همين لحظه به مرحله، بزرگترین خیانت در برابر سرنوشت سیاسی و اجتماعی جامعه، شما قرار گرفته اند و ما بر عکس شما ، دشمنی و دوستی احمد شاه مسعود را با گلبدین حکمتیار، هیچگاهی پیام برادری و راه حل معضلات کشور نمی بینیم؛ بلکه دشمنی بدون مرز دیروز و دوستی تنگاتنگ امروز وی را یکی از مصداق های خیلی ها پارز برای خیانت فاشیزم کابل، با سرنوشت جامعه، برادر تاجك مي دانيم؛ چون معتقديم كه اگر دشمنی مسعود با حکمتیار ناشی از ستراتیژی خدمت برای سرنوشت سیاسی و اجتماعی جامعه، برادر تاجك می بود، هیچگاهی محن نبود که امروز با کلی آشتی کند که بارها خودش آن را قاتل بیشتر از هشتاد هزار و اعامل آواره کی صدها هزار انسان از شهر کابل قلمداد

رادر عزيز

هیچگاهی فراموش نکنید که فاشیزم انحصار طلب سیاسی و اجتماعی، صرف به نام جوامع عمل می کند، ولی وستراتیژی مقدس، آن را منافع خاص قشری تشکیل می دهد که از حاکمیت مطلق برخوردار است. اگر فاشیزم و فاشیستان معتقد به سرنوشت عادلانه، سیاسی و اجتماعی جامعه، خود می بودند، هیچگاهی عامل پیام مرگ و قتل عام اجتماعی برای جوامع محروم نمی شدند. به خاطر داشته باشید که ایمان به انسانیت، یك مقوله، عام اخلاقی و ایانی است که هیچگاهی طرفدار مرگ جوامع انسانی نیست؛ فاشیزمی که دست آلوده و عمر سیاسی - نظامی ننگبارش شاهد قتل عام چندین مراتهه، جامعه، هزاره باشد، آیا این فاشیزم یه نظر شما معتقد به انسانیت جامعه، برادر تاجك بوده است؟ اگر می گویید: آری، ما می گوییم که منتظر فردای نزدیکی باشید که مسعود، همچون ائتلاف کنونی اش با حکمتیار، چه معامله های دیگری را با سرنوشت اجتماعی جامعه، تان به عمل آرد؛ چون ما یقین داریم که فاشیزم سکتاریستی به غیر از «قدرت»، معتقد به هیچ چیز دیگری نیست و به مجرد احساس خطر، حتی به فرزندان صدیق جامعه، خاص خریش نیز خیانت خواهد نمود. باز هم اگر شما از عقب واقع نگری سطحی خویش در برابر تغییر شکل ظاهری حوادث جواب رد به منطق ما می دهید، می گوییم که زِمان در گذر است - پاسخ زمان، پاسخی خواهد بود که همه ملزم په قبول آن خواهيم بود.

برادر محترم،

بروز وطالبان» در عرصه سیاست و حوادث جنگی کشور، هیچگونه ویژه گی خاص ندارد که به تعبیر شما داز نظر شدت و عمیق بردن و فاجعه ناك بردن خرد، حوادث قبلی را زیر سوال» برد. از دیدگاه جوامع محروم، جنبش وطالبان» جنبشی است کاملاً فرصت طلب که منطق وجودی و ستراتیژی سیاسی آن را باز مه واتحصار قدرت» تشکیل می دهد. شهادت رهبر جبهه مقاومت مردمی جامعه، هزاره در غرب کابل، اگر عمل ناروا و خیات بنرز دخانیان و در برابر اندیشه، عدالت سیاسی و اجتماعی در کشور نمی بود، هیچگاهی ممکن نبود که اینان بعد از سقوط غرب کابل و خیانت در برابر رهبری جبهه، مقاومت مردمی آن، به شکست های مطلق سیاسی مواجه شده و بعد از آن محبوبیت سیاسی اول، بدین انزوای مطلق سیاسی و ملی است که امروز می بینیم شکستن حدین انزوای مطلق سیاسی و ملی است که امروز می بینیم با توسل به رهبران جهادی یی که تا دیروز آنها را عامل فاجعه، ملی می دانستند، تف سیاسی خویش را از زمین بر می دارند.

ما هیچگاهی مانند شما معتقد پدین امر نبوده ایم که عوامل قاجعده ملی کنونی را اشخاص پدانیم، بلکه معتقدیم که روحیده انحصار طلبی قدرت سیاسی، آنهم با زیربنای باور های منحط و سنت های فرسوده و قبیلوی، یگانه علت برای تولید احمد شاه مسعود ها و حاکمیت های نظامی قبیلوی آنهاست. حال فکر نکنید که ما احمد شاه مسعود را یك فرد فاشیست، منوط به جامعه و برادر تاجك می بینیم، بلکه قبلاً برایتان تشریح کردیم که مسعود ها دشمن تر از هر دشمن، با جوامع خود دشمنی می کنند؛ بناه نظام فاشیستی است که عامل فاجعه و ملی است. در رأس این نظام اگر ملا محمد عمر (ولر وامیر المؤمنین» نیز پذیرفته شده نظام اگر ملا محمد عمر (ولر وامیر المؤمنین» نیز پذیرفته شده

باشد) قرار بگیرد ، باز هم بوی تعفن فاشیزم احمد شاه مسعود از آن بیرون خواهد شد و اگر بهتر بیان داریم خواهیم گفت که اگر نظام فاشیستی انحصار طلب و اعتقاد راسخ برای حفظ پاید های اجتماعی- قبیلوی این نظام، یگانه باور سیاسی و ملی ما را تشکیل دهد، ولو محرومترین فرد، از محرومترین جامعه نیز در رأس آن قرار گیرد، به سفاك و خونخواری تبدیل خواهد گردید که روی تمام اسلاف نظام فاشیستی را سفید خواهد کرد؛ چون وقتی فردی در رأس نظام فاشبستی قرار گرفت، این فرد با قام خودارادیت منطقی و ایمان انسانی خویش، ناگزیر است که نظر به خواست نظامی حرکت کند که در رأس آن قرار دارد. نباید فراموش کنید که پاسدار یك نظام، برده، مخدوم و مجبور آن نظام است که نظر به حکم نظام و منافع نظام، به قاتل جوامع تبدیل می شود. ما معتقدیم که حفظ حیات ونظام انحصار قدرت، نه تنها امروز، بلکه در طول تاریخ سیاسی کشور، یگانه عامل برای مزدوری و وابسته کی انحصار طلبان به بیگانه گان بوده است. امیر عبدالرحمن برای خفظ پاید های سلطنت خویش، تا اندازه یی به انگلیس ها اتکاء کرد که حتی حق تنظیم روابط خارجی خویش را با دول خارج، منوط به اراده، بریتانیای کبیر ساخت. اگر احمد شاه مسعود و ربانی به عوض اساسگذاری فاشیزم، اتکاء به نظام عدالت سیاسی و اجتماعی برای ملت افغانستان می کردند، آیا امروز زیرینای ملى نظام سياسي آنها، يكانه يشتوانه، لازوال قدرت آنها غي بود؟ وقتی فاشیزم را ایجاد کردند، روشن است که جنگ با جوامع محروم ملت. آنها را بار دیگر به دامن روسها می اندازد. حال نمی دانیم که شما روسها را محکوم می کنید یا ربانی و مسعود را؟! ما اگر ایمان خریش را به منافع ملی و حقوق جوامع مختلف ملت خویش از دست ندهیم، ما اگر خود به قاتلان ملت و عاملان نابودی حق تعیین سرنوشت آنها تبدیل نشویم و ما اگر خود شاهرگ نظام عدالت سیاسی را با بنیاد گذاری نظام فاشیستی قطع نکنیم، آیا کشور های خارجی (مهم نیست که کدام) ، می توانند که بیایند برای منافع ملی خویش، دست به سرمایه گذاری بر جنگی بزنند که در هر جبهه، آن فرزندان خود ملت، خون یکدیگر را با شوق و کف زدن می ریزانند؟

ما از شما می پرسیم که چرا جمهوری اسلامی ایران به حزیی خیانت کرد که در نشرات و تبلیفات خویش، خود را بانی آن مطرح می کرد؟ چون رهبر شهید، عبد العلی مزاری، با تمام تلاشهای این جمهوری حاضر نشد که در جوار فاشیزم انحصاری ربانی – مسعود و یا به تعبیر وجمهوری اسلامی به در جوار و متحدین تاریخی خویش به قرار بگیرد. رهبر شهید، عبدالعلی مزاری، بعد از قتل عام افشار، با صراحت اعلان داشت که وحادثه، افشار باور دوصد و پنجاه ساله مان را تغییر داد! به آیا شما درك کرده اید که این باور دوصد و پنجاه ساله چه بود؟ ما برایتان می گوییم که باور ما این بود که فکر می کردیم نظام فاشیستی، منوط به یك جامعه است، ولی تجربه، قتل عام افشار به اثبات رسانید که نظام فاشیستی منوط به هیچ جامعه یی نیست و قرار گرفتن افرادی از جوامع ازبك و پشتون و تاجك و هزاره در رأس قرار گرفتن افرادی ، پیامد خونبار واحد و همسان خواهد داشت.

آشتی ناپذیری کنونی ما در برابر فاشیزم کابل، در پهلوی دوستی صادقانه، ما در برابر سرنوشت سیاسی و اجتماعی جامعه، برادر تاجکه دشمتی در برابر نظام انحصاری قدرت سیاسی است. جمهوری اسلامی ایران وقتی نتوانست با استحمار مذهبی، رهبر شهید را در جرار فاشیزم کابل قرار دهد، شما ناظر بودید که با کشانیدن شیعه

های غیر هزاره در چوکات ایجاد فراکسیون اکبری، به تقویت نظام فاشبستی ضد عدالت سباسی و اجتماعی پرداخت که شعار اولین و پایدار جبهد، مقاومت مردمی را در غرب کابل برعکس، شعار عدالت سیاسی و اجتماعی برای جوامع محروم تشکیل می داد. شما قبل ازاینکه حکمتیار و پاکستان را برای باز کردن چشم و گوش سیاسی ما مثال دهید، مقاومت مردمی ما در غرب کابل این تجریه را با خون خویش به دست آورد که لازمه، قرار داشتن در جهه، خودارادیت ملی و جبهه، عدالتخراهی، خریدن دشمنی تمام نیروها و کشورهای ضد عدالت و برابری در افغانستان است. جبهد، مقاومت غرب کابل، دشمنی عربستان سعودی و جمهوری اسلامی ایران را در برابر خویش تجربه کرد که این دو کشور به مثابه، دشمنان آشتی ناپذیر منطقری و بین المللی در برابر هم مطرح بودند و هستند؛ ولی برای سرکوبی مقاومت غرب کابل، هر كدام آنها به قريل جبهاتي پرداختند كه اگر هيچگونه مرز مشترك باهم نداشتند و ندارند، ولی دارای هدف مشترك دشمنی آشتی ناپذیر در برابر جبهد، مقاومت مردمی غرب کابل بودند و این جبهه، عدالتخواهي را هم «طالبان» و هم فاشيزم كابل، دشمن نظام انعصار قدرت سیاسی می پنداشتند و نیز شاهد بودیم که اولین توافق دو جبهه، انحصاری، اتحاد در برابر جبهه، مقاومت غرب کابل بود که از آن به بعد تا کنون هزاران جوان را در جنگ غلبه، یکی بر دیگری کشته داده اندا اگر این را نپذیرید، این مثال را خیلی ها به ساده گی می توانید بیذیرید که وطالبان» با مسعود و سیاف چندین بار مذاکره و ملاقات می نمایند و حتی سبد فاضل ها، سید هادی ها و اکبری ها را صمیتمانه در حضور خویش می یذیرند و با آنها به تفاهم نظر می رسند که «تنها مزاری جنایتکاره» ولی با وجود تعهد سیاسی و نظامی با رهبر شهید؛ عبد العلى مزارى، در اولين ملاقات دست و پاى ايشان را مى بندند و جشن پیروزی انحصار طلبان را برای سوراخ سوراخ کردن تند، رهبر جبهد، مقاومت مردمی جامعه، هزاره در غرب کابل بر پا می کنند! ما از شما می پرسیم که مسؤول و جنایتکار کیست؟ وطالبان، یا مسعود یا شیعه های درباری؟ ما می گوییم: هیچکدام! چون ماهیت نظام انحصاری و ماهیت انحصار طلبان است که باید دشمن حق و دشمن جنبش حق طلبی باشند. «طالبان» و مسعود و سید فاضل و محسنی، همه مهره هایی اند که در طول تاریخ گرداننده گان نظام انحصاری با قتل عام جوامع محروم بوده اند. زمانی که مسعود نبود، امیرعبدالرحمن بود؛ زمانی که سید فاضل نبود، سید عبدالرهاب بود و زمانی که محسنی نبود، منشى محمد حسن قزلباش بودا آیا درك نمی كنید كه محكومیت اشخاص، در ذات خود تبرئه غودن نظام های ضد بشری و ارتجاعی در کشور است؟ تا این نظام فاشیستی انحصاری وجود داشته باشد، شما مطمین باشید که هر مزاری، «جنایتکار» و «شرارت بیشه» و «آشوبگر» و «مستبدالرأی» و «آدمکش» لقب خواهد گرفت، ولی رهبری متعهدانه، آنها در رأس جبهات مقاومت مردمی، تا قربانی شدن با دستان حامیان نظام فاشیستی انحصاری ادامه خواهد داشت و برون آمدن شعار «حق» از حنجره، آنان قطم نخواهد شد؛ و همچنان به خاطر داشته باشید که در جنگ انحصار قدرت، قتل عام چندین مراتبه، جامعه، هزاره و هر جامعه، مبارز عدالتخواه كتمان خواهد شد و جنگ انحصار طلبان با مطرح كردن

و یا عنوان گرفتن جنگ جوامع، صاحب پشتوانه، اجتماعی خواهد گردید. تا واحد شاه مسعود» معادل جامعه، برادر تاجك پذیرفته شود، تا همان زمان، هر فاشیزم و فاشیست تبرئه خواهد شد و هر نظام ضد انسان و عدالت به نام ودولت اسلامی» هویت سیاسی و ملی خواهد یافت.

برادر نهایت محترم،

برادر نهایت عزیز،

قام آنچه را شما و تغییرات زیادی در اوضاع و جبهه، گیری های کشور به قبول کرده اید، برای ما تغییرات نهایت ظاهری و سطحی بوده که ما آن را تنش های بدون نتیجه برای حفظ بقاء لقب می دهیم. تغییرات نوین و جبهه بدل کردن های جدید، هیچکنام بر مبنای مفکوره، عدالت سیاسی و اعتقاد به دادن حق تعیین سرنوشت سیاسی برای ملت نیست. شما متوجه هستید که جنبش های مقاومت مردمی برای ایجاد اولین پایه های نظام عدالت سیاسی در کشور هیچگونه توجهی به تغییر اوضاع کنونی نداشته و صرف کسانی اخلاق جدید تحصل یکدیگر را پذیرفتند که دیگر چاره بی برای حفظ هستی خیش نداشتند. اگر شما چیز دیگری را علت ائتلاف جدید می دانید، صرفا به خود شما ارتباط دارد که چگونه فاکت های عینی شکست پایه های انحصار فاشیزم کابل را دال بر تقویت و فاز جدید سیاسی این فاشیزم رو سیاه قبول می کنید.

نکته دیگری را که باید خدمت تان عرض کنیم، اشتباه محض شما مبنی بر خلط کردن احزاب با جوامع است. ما نمی دانیم که شما چطور با این حمه صفا و صعیمیت مواضع سیاسی احمد شاه مسعود و یا «دولت اسلامی» آن را مواضع جامعه برادر تاجك بیان می دارید. آیا یکبار درك کرده اید که شما صلاحیت این را ندارید که سرنوشت جامعه خویش را وابسته به سرنوشت فرد جنگجویی اعلان دارید که یگانه منطق آن را اصول زنده گی فاشیزم سیاسی و اجتماعی تشکیل می دهد؟ ما می گوییم که همچون تلقی از سرنوشت احزاب و جوامع، خیانت آشکار به شخصیت سیاسی و اجتماعی و حق تعیین سرنوشت جوامع است. بر اساس همین منطق نا صواب شماست که شما از موضع شورای نظار ما را دشمن می انگارید و آنهم دشمن جامعه خود!

وطالبان، پدیده، سیاسی بی اند که ساخته شده اند و مطمئن باشید که نقشی بیشتر از یك قربانی را درحوادث بعدی سیاسی و اجتماعی نخراهند داشت. شما اگر همین مسأله، ساده، سیاسی را درك غیر کنید، چطور می توانید برای ومصلحت اجتماع و تاریخ، ما را دعوت به آشتی با فاشیزمی کنید که خود همچون وطالبان، با فریب بس بزرگ سیاسی، برای خواب انحصار جدید قدرت سیاسی بر جوامع ملت افغانستان قربانی گردید؟ شما اگر واقعاً فکر می کنید که ما وبر مبنای کینه و عقده و در برابر فاشیزم کابل ایستاده ایم، این دیگر نهایت سهل انگاری و سطحی نگری شما را در برابر حوداث کنونی نهایت سهل انگاری و سطحی نگری شما را در برابر حوداث کنونی کشور نشان می دهد. شما اگر این واقعیت تلخ را بپذیرید که واخعد شاه مسعود » و و دولت اسلامی، شما، بنیانگذار بیشرم ترین فاشیزم در کشور است، شاید عرق وحشت قام وجود شما را فراگیرد و ما را تشویق بدین امر نکنید که بیابیم پایه های نظامی را تقویت کنیم که تنها قاتل بهشتر از ده هزار انسان بیگناه جامعه، هزاره است و قربانیان بیگناه جوامع برادر ازبك و پشتون و تاجك بر سر جایش

ما هیچگونه الزامی را نمی بینیم که بیاییم در میان دو پدیده

ناحق، یکی را چشم بسته انتخاب کنیم. این امر شاید برای شما مطرح باشد، چون حیات احمد شاه مسعود و فاشیزم نظامی - قبیلوی آن را همسرنوشت با جامعه، خویش مطرح می کنید: مگر نمی شود که به عنوان یك افغان و یك عضو صدیر افغانستان، چشم تان را باز کنید که به غیر از جبهات معمد به انحصار قدرت، آیا دیگر هیچ جبهه یی وجود ندارد که به عنوان یك قدرت قابلیت دفاع از هستی و اندیشه، خویش را داشته باشد؟

اگر قهر تان نباید، وقتی ما را در زمان کنونی وعقده ای و کینه توزی می ببنید، آیا یکی از جمله کسانی نخواهید بود که همنوا با شعار فاشیستی واز هزارا انتقام بگیرید!» بوده اید و با همین بخش بندی اجتماعی موضعگیری های سیاسی کنونی، صمیمانه منتظر نابودی جبهه، مقاومت غرب کابل به نفع فاشیزم مسعود قرار داشته اید! ممکن است بگویید که ما اشتباه می کنیم؛ ولی برایتان خاضعانه عرض می داریم که وقتی شما ما را دعوت به آشتی نمودن با فاشیزمی می نمایید که در طی سه سال دعوت به آشتی نمودن با فاشیزمی می نمایید که در طی سه سال یك لحظه فکر دشمنی با جامعه، هزاره از سیاست آن فرو نیفتاد، آیا نمی پذیرید که هنوز هم برای قاتلان اجتماعی ما، حق حیات و حتی شخصیت سیاسی و اجتماعی قایل اید!

سیشما می گویید که ونقطه های پیوند و اشتراك شما و دولت اسلامی آنقدر زیاد است که این کینه ها و دشمنی ها در برابر آن ها خیلی کوچك و كم اهمیت معلوم می شود. ، ما هر قدر فكر كرديم، به خدا قسم است كه يك پيوند وانقطه، مشترك خويش را با «دولت اسلامی» شمادر ك نكرديم. غى دانيم كه پيوند مشترك قاتل و مقتول در کجاست؟ اگر هدف شما از ودولت اسلامی» جامعه، برادر تاجك است، ما به صراحت برایتان می گوییم که شما خیانت بزرگ نموده و ما را نیز خیلی ها صادقانه دعوت به اشتراك در خیانت جدیدی می کنید که از آن بوی جبهه بندی جدید برای انحصار قدرت مي آيد. آيا واقعاً بدين باوريد كه «دولت اسلامي» همسرنوشت و هم هدف با جامعه، بزادر تاجك است؟ و آیا شما همینقدر ما را درك كرده اید كه با وجود ایمان به عدالت و برابری، بیاییم جبهه یی را ایجاد کنیم که از آن بوی کینه و بغض در برابر جامعه، برادر پشتون می آید؟ وقتی شما «دولت اسلامی» را جامعه، برادر تاجك مي بينيد، روشن است كه منظور شما از «طالبان» حتماً جامعه، برادر پشتون است. به همین دلیل می کوییم که خاطر تان را جمع بگیرید که ما برادری جامعه، برادر پشتون را کستر از برادری جامعه برادر تاجك غی بینیم و هيچكاهي خيانت به انديشه، حق طلبي خويش نخواهيم كردكه با جبهه عجديد در برابر يك جامعه عرزادر همترا و هم هدف با فاشيرم احمد شاه مسعود و زباني شويم. درست است که براي انديشد، أزادى و عدالت طليي خويش ترياني داده ايم، ولي تا كنون هیچگوند قدرتی را نمی بینیم که حتی با قتل عام طد فیصد جامعه، ما ما را از ایستان برای اندیشه، برادری و برابری جوامع انسانی باز دارد. هر ازمانی که سرنوشت خویش را همچون شما وابسته به شرنوهت فاشيرم ديديم آنگاه به سراغ ما بياييد كه محن است برای میانجی گری با فاشیرم مطاوله شمار از شمار تقاضای کمك نماييم؛ ولى حالا خيلى ها زود است که به ايمان 🗝

خویش نسبت به عدالت و برابری خیانت کنیم در ایک می این می

برادر عزيز،

منطق و علم اگر پشتیبان عدالت و انسانیت نباشند، هیچگاهی پشتیبان فاشیزم و خیانت به حق تعین سرنوشت جوامع شده نمی توانند. علمی که خیانت به انسان کند و منطقی که حق خودارادیت جوامع را از آنها و هزاران تأسف که شما با روحیه، دفاع از نظام است و با تأسف به سراغ ما آمده اید و ما با تمام احترام به انسانیت فاشیستی – قبیلوی به سراغ ما آمده اید و ما با تمام احترام به انسانیت شما، ناگزیریم که برایتان جواب رد بگوییم که:

دنیای ما هنوز آنقدر تنگ و تاریك نشده است و آرمان واندیشه، ما نیز تا كنون آنقدر ما را وادار به تسلیم شدن در برابر اندیشه های زبون و آرمان های ضدانسانی نكرده است كه بیاییم با منطق و علم خریش، پشتیبان فاشیزمی شویم كه برای نابودی آن غرض استقرار نظام عادلانه، سیاسی، درطی سه سال مقاومت عادلانه، خویش خون نظام عادلانه، سیار و بی عدالتی، هنوز هم آرمان ما و مصداق صداقت ما در برابر خون شهدای عدالتخواه ماست. ما معتقدیم كه در شرایط حاضر فاشیزم كابل بر سر عقل نیامده است، بلكه احساس مرگ كرده است كه حاضر به قبول شكست مطلق سیاسی، قبل از مكست مطلق نظامی شده است.

و باقی ماند موضوع «تشیع درباری» و یا شیعه هایی که نظر به علایق ومفکوره، نژادی در برابر صف عدالتخواهی جامعه، هزاره خیانت کردند و به مهره های نظام فاشیستی در «دولت اسلامی» تبدیل شدند. برادر عالیقدر ما باید حرف دیگری را نیز در مورد «تشیع درباری» بیاموزند و آن اینکه این مذهب جاسوس پرور معلول نظام های سیاسی انحصاری و سفاك است. تشیع درباری عبارت از همان پرده ، سیاه سپاسی است که از طریق آن تمام حقوق ملی ، سیاسی و اجتماعی جامعه هزاره را نابود می کند. تشیع درباری فریب سیاسی بزرگ درباریان انحصار طلب برای نابودی مطلق جامعه، هزاره در روابط سیاسی واجتماعی ملت افغانستان است. وقتی شما می گویید که نبودن ما در جوار فاشیزم کابل، علت بودن شیعه های درباوی است، ما بازهم ناگزیریم بگوییم که برادر عزیز، شما تا هنوز ایان به عدالت پیدا تکرده اید که بعدا تاکتیك های کشتن عدالت را در یك كشور درك كنید. موقعیت شیعه های درباری را شما كاملاً وارونه درك كرده ايد: شيعه هاى دربارى و تشيع در بارى زمانى به وسايل موثر جنگ علیه جامعه، هزاره تبدیل می شوند که انحصار حق سیاسی و اجتماعی این جامعه، یگانه ستراتیژی حاکمیت های جبار و ارتجاعی باشد. شیعه های درباری به علت نبودن ما در جوار فاشیزم کابل بزرگ نشده الد، بلکه برای نابودی ما در درون کشور و ملت بزرگ ساخته می شوند؛ حال درك می كنید كه شیعه های درباری مصداق عيني حذف جامعه، هزاره از روابط سياسي و اجتماعي ملت افغانستان اند ؟ شیعه های درباری برای این در جوار فاشیزم «تشند به خون هراره » بزرگ می شوند که نه انتها نبودن نماینده گان سیاسی جامعه، هزارة رأ در جوار حاكثيت كتمان كنند، بلكه نبودن هستى ملى و سياسي و اجتماعي جامعه، هزاره را در سطح عملكت نيز ضمالت مایند. شیعه های درباری اگر دشمن شرف و وقار و جیثیت سیاسی و اجتماعی جامعه، هزاره نمی بودند، هیچگاهی در جوار فاشیرمی قرار کمی گرفتند که شعار صریح آن را و تشنه بودن به خون هزاره أن تشكيل مي دهد. دو موجودي با هم أشتى مي كنند و صاحب

جبهه، مشترك سياسي و نظامي مي شوند كه از لحاظ ماهيت و اهداف خویش مشابه باشند. ما معتقدیم که فاشیزم انحصار طلب کابل و شیعه های درباری، هر دو دشمنان آشتی ناپذیر شخصیت و خودارادیت سیاسی و اجتماعی جامعه، هزاره اند و یا به عبارت دیگر، فاشیزم به عنوان سیاست دربار و تشیع درباری به عنوان مذهب دربار، دو پدیده ای اند که لازم و ملزوم یکدیگر اند. نبودن ما در جوار فاشیزم هیچگاهی علت بودن شیعه های درباری در جوار آن نیست؛ بلکه بودن شیعه های درباری در جوار هر فاشیزم، دلیل روشن برای زنده بودن سیاست حذف ملی وسیاسی جامعه -هزاره در درون مناسبات سیاسی و روابط اجتماعی ملت افغانسنان

بنا برین، این یند و اندرز شما که: «با دولت اسلامی از روی حسن نیت و اعتماد برخورد کنید و با آن بیبوندید»، مارا یکبار دیگر به بی ایمانی شما به عدالت وبه عدم درك شما از میكانیزم تاریخی انحصار قدرت سیاسی در افغانستان گوشزد می کند. برادر گرانقدر،

چرا یکبار با مفکوره، انسانی به جانب «دولت اسلامی» خریش نظر نمی کنید؟ شما هنوز با تأسف که متوجه این واقعیت نشده اید که فاشیزم مطلوب شما، بدنام ترین و روسیاه ترین میکانیزم انحصار فاشیستی را با ایجاد حاکمیت نظامی- قبیلوی در قلب کشور به وجود آورده است و برای دفاع از همین فاشیزم نظامی - قبیلوی بوده که باعث مرگ ده ها هزار انسان از جوامع برادر ازیك، پشتون، تاجك و هزاره شده است. ما منتظر روزی هستیم که شما خود «باحسن نیت واعتماد» درك کنید که حتی قاتل ده ها هزار انسان از جامعه، برادر تاجك، تنها و تنها فاشيزم بدون تعقل ربانی و مسعود است و متباقی پدیده ها و حوادث سیاسی خونبار، معلول جنگ فاشیستی این آقایان برای تحکیم یایه های انحصار حاکمیت شان بوده است وبس.

این بود برادر عزیز، دیدگاه ما در برابر فاشیزم تشنه به خون جامعه، ما (ورد دولت اسلامي، شما) كه خيلي ها مختصر أن را بیان داشیتم؛ ولی در اخیر توقع و خواهش خاضعانه، ما از شما اینست که به عنوان یك انسان متعهد (نه تاجك و یا پشتون و ازبك و هزاره)، فاشيزم مسعود وميكانيزم نظامى- قبيلوى آن را مورد قضاوت قرار دهید. اگر شما فکر می کنید که ما «دولت اسلامی» شما را به خاطر دشمنی اجتماعی با جامعه، برادر تاجك دشمن مى دانيم، باور داشته باشيد كه درآينده، خيلى ها نزديك، این قضاوت تان باعث عذاب وجدانی شما خواهد شد؛ چون ما هنوز هم ایمان داریم که سرنوشت جامعه، برادر تاجك باید مجزا از سرنوشت فاشیزم مسعود و ربانی باشد و اگر شما سخاوتمندانه سرنوشت جامعه، خویش را به سرنوشت فاشیزم وابسته می بینید، ما دیگر حرفی نداریم و صرف با سکوت خویش ، درد قربان*ی* شدن یك جامعه را برای اهداف پوچ فاشیزم انحصاری- قبیلوی نظاره خواهیم کرد.

مامی گوییم:

«باحسن نیت واعتماد» به سرنوشت عادلانه، سیاسی جوامع باهم برادر ملت افغانستان و با ایمان و صداقت برای تأسیس اولین نظام عادلانه، سیاسی در کشور، تمام علایق سیاسی وعاطفه،

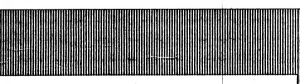
خریش را از فاشیزم سفاك به نام «دولت اسلامی» قطع كنید و اگر می خواهید به عنوان یك انسان از وجدان آرام و از حقانیت مفكوره، انسانی خویش لذت ببرید، سرنوشت هیچ فاشیزم را وابسته به سرنوشت جرامع نکنید. برای درك همین فارمول بسیط، ما در یك شب بیشتر از چهار هزار انسان خویش را قربانی دادیم و مگر قتل عام افشار، لکه، ننگ ودولت اسالامی، در تاریخ سیاسی ملت افغانستان نیست؟ همین واقعيت كوچك رأ شما پپذيريد؛ البته اگر خون برادر هزاره، خويش را کم رنگ تر از خون خویش نمی بینید!

«دولت اسلامي» تان نا بود باد! از همه غم ها دور باشید! «عصری برای عدالت»

#### (۲۰۰۰ رزین مرک منزسید

بمیرید، بمیرید، درین عشق بمیرید درین عشل چو مردید، همه روح پذیرید بمیرید، بمپرید، وزین مرگ مترسید کزین خاك برایید، سماوات بگیرید بميريد، بميريد، وزين نفس ببريد که این نفس چو بندست وشما همچواسیرید یکی تیشه بگیرید، پی حفره و زندان چو زندان بشکستید همه شاه و امیرید غیرید، غیرید، به پیش شه زیبا بر شاه چو مردید همه شاه و شهیرید عبرید، عبرید، وزین ابر برایید جو زین ابر برایید همه بدر منیرید خموشید، خموشید، خموشی دم مرگست هم از زندگیست اینك ز خاموش نفیرید

مولوي



جاودانه کی فریاد انسانی خلقهای فقیر و شهید به مسؤولیت و تعهد هر فرد آن ارتباط

جاودان کی فریاد «عصری برای عدالت» نیاز به همکاری مادی و معنوی شما دارد.

شناخت اصطلاحات سیاسی، رکن اساسی برای بینش و تفکر سیاسی است. در کشور ما اکثر اصطلاحات سیاسی بر اساس مفاهیم لغوی خویش داخل مباحث سیاسی شده اند، حالانکه این امر، به خصوص در ترجمه، اصطلاحات از زبان های خارجی، خطای کاملاً پذیرفته شده است؛ چون زبانهای انگلیسی و فرانسوی (که اکثریت مطلق واژه های سیاسی از همین دو زبان به شکل ترجمه و یا به شکل ریشه، زبان اصلی آنها وارد فرهنگ اصطلاحات سیاسی ما شده اند) از این خصیصه برخوردارند که با تقسیم بندی علوم در شاخه های مستقل، کلمات و اصطلاحات در هر علم با مفاهیم خاص همان علم به کار برده می شوند؛ بناءً در عصر حاضر هر علم دارای زبان خاص خود است؛ ولی این خاص بودن بدان مفهوم نیست که کلمات مروج در زبان خاص یك علم، كلمات عليحده و مجزا از زبان واحد و عمومي جامعه باشد. واژه و یا کلمه یی که در زبان عام و ادبی یك مفهوم دارد، همین واژه در زبان خاص یك علم دارای مفهوم دیگر است. در زبان خود ما نيز همچون حالت را مي توانيم ملاحظه كنيم؛ مثلاً واژه، «دولت» در مفهوم لغوی و عام خود به معنای «دارایی، ثروت، مال و آنچه که به گردش زمان و نوبت از یکی به دیگری برسد ، میباشد ، ولی همین واژه وقتی شامل علم سیاست می شود، از مفهوم لغوی خریش کاملاً مجزا گردیده و در بسیط ترین و ساده ترین مفهوم خود عبارت از نظامی است که امور سیاسی، اجتماعی، اقتصادی، نظامی، فرهنگی... یك ملت و كشور را سازماندهی می كند.

لكڙيكولوژي (Lexicologie يا Lexicology)عبارت از علمي است که از شیره و یا از طریق کاربرد درست و نوشتن درست واژه ها در علوم خاص و حتى سبك خاص يك نويسنده بحث مي كند؛ ولی با تأسف که در زبان ما به شیوه، درست نگاری و استعمال درست واژه ها در علوم خاص هیچگونه دقتی صورت نگرفته و به همین علت است که با اندك دقتی ملاحظه می نماییم که عام ترین اصطلاحات در مباحث سیاسی ما (که هیچکسی بر نادرستی آنها شك غي كند) كاملاً به شكل نادرست استعمال مي شوند و هیچگونه مطابقتی با مفهوم اصلی خود در علم سیاست ندارند. این نقیصه بیشتر منوط به آن عده (وشاید اکثراً) از سَبا متمداران ما مي شود كه بدون فهميدن لسان خارجي، صرفاً با خواندن کتابهای ترجبه شده، داخل عرصه، سیاست شده و تمام صداقت شان در کاربرد درست اصطلاحات سیاسی مدیون صداقت شان در برابر کلمات ترجمه شده، فلان مترجم (شاید دست سوم) می باشد. بعضی از هدین سیاسیون که فعلاً نشخوار کننده، اصطلاحات في شده توسط اسلاف سياسي وايديالوژيكي خويش اند، أَنجنان بر حقانيت مفاهيم نادرست، ولي متداول اصطلاحات سیاسی واجتماعی در مباحث سیاسی خویش باور دارند که با انتقاد از دیگران به خاطر به کار نبردن آن اصطلاحات نادرست،

شك بر تعقل سياسي واجتماعي آنان مي كنند! اهمیت درك درست و كاربرد درست اصطلاحات از آنجا ضروری است که می ترانند باعث درك صحيح از خطوط اساسی فكری، سياسی و اجتماعی در جامعه شوند؛ و به همین شکل استعمال نادرست اصطلاحات (که ناشی از فهم نادرست اصطلاحات است) باعث انحراف فكرى، سياسي و اجتماعي ميكردد. تأكيد بيشتر بر درك اصطلاحات سیاسی و اجتماعی... بدین خاطر است که ما تا زبان خاص یك علم را ندانیم، ناممکن است که با داخل شدن در مباحث این علم برای آموختن آن دچار اشتباه نشویم. اگر اصطلاح «دولت»، همیشه برای ما مفهوم ثروت و دارایی را داشته باشد و ما صرف با درك از همین معنای لغوی «دولتِ» به سراغ علم سیاست برویم، روشن است که برای جمع کردن گرد به دریا رفته ایم و با حمله، عالمانه، خویش بر دیگران، نه تنها که رو و آبروی خویش را برده ایم، بلکه با بی دانشی خود، به فکر و جهتدهی منطقی فهم سیاسی و اجتماعی جامعه نیز خیانت کرده ایم. در بین جوانان ما، به خصوص آنانیکه تازه به مبارزه، فرهنگی و سیاسی دست زده اند، اصطلاحات زیاد سیاسی و اجتماعی در مفاهیم نادرست خود معمول است. استعمال اصطلاحات دولت، حکومت، ملت، کشور، نژاد، ملبت، قوم (Tribu یا Tribe)، مردم، اتنی (Ethnie)و غیره آنقدر بدول دقت و بدون ملاحظه بوده است که باعث اکثر سوء تفاهمات سیاسی و اجتماعی در برابر جامعه، ما شده است. به همین علت است که یك بار دیگر تأکید می گردد که فهم و كاربرد صحیح اصطلاحات نه تنها عامل اساسی برای ایفای تعهد علمی، بلکه عامل عمده برای ایفای رسانیدن پیام غرض آگاهی جامعه نیز است. بازهم اگر مثال «دولت» را بدهیم، خواهیم گفت که اگر ما برای جامعه اصطلاح «دولت» را به جای مفهوم سیاسی و حقوقی آن، در مفهوم لغوی آن مطرح کنیم، آیا تصور می گردد که پشتوانه، مردمی مبارزه، سیاسی ما برای عدالت سیاسی و اجتماعی، از کدام ماهیت برخوردار خواهد گردید؟ دقت و توجه جدی بر کاربرد درست اصطلاحات، امر لازم و حتمی برای پیروزی در ایفای تعهد سیاسی و اجتماعی ما در برابر مردم است. بی دقتی و سطحی نگری در مفاهیم اصطلاحات علمی، باعث عقب مانی فکری و کژ راهه رفتن های تیوریکی نیز می گردد. ما اگر واقعاً بدین امر باور داریم که رسانیدن

یبام مبارزه، عدالت سیاسی و اجتماعی ما برای جامعه، خود ما و دیگر جوامع یکی از اساسات مبارزه، ما را تشکیل می دهد، کاربرد درست و دقیق اصطلاحات، یگانه ضامن برای رسانیدن و درك پیام ما برای دیگران است. ما هر چقدر با صداقت سیاسی و ملی خویش در کشور حرکت کنیم ولی اگر دقت و توجه کافی به مفاهیم اصلی اصطلاحات سیاسی و اجتماعی خویش نداشته باشیم، بدون هرگونه تردید که مبارزه ، برحق اجتماعی و سیاسی ما صاحب پیام وارونه ای خواهد شد که دست آورد حتمی آن پندار نادرست و حتی خصمانه، دیگران در برابر جامعه، ما خواهد بود. در شرایط کنونی ما باید بر

مفاهیم درست و شکل کاربرد اصطلاحات دولت، ملت، حکومت، کشور، مردم، ملیت، نژاد، اتنی، قوم وغیره دقت به عمل آریم.

۱ - دولت:

همانطوری که قبلاً تذکر داده شد، «دولت» در ساده ترین مفهوم خود عبارت از نظام سازمان دهنده، امور یك ملت و كشور است؛ ولى دولت زماني به وجود مي آيد كه «حكومت»، «ملن» و «کشور» وجود داشته باشد. ما اگر حکومت و ملت داشته باشیم. ولى كشور نداشته باشيم، هيچگاهي غي توانيم ادعاي داشتر «دولت» را نماییم. به همین ترتیب اگر کشور و حکومت داشته باشيم، ولي ملت نداشته باشيم، بازهم دولت نداريم، همچنانيكه اگر كشور وملت داشته باشيم، ولى حكومت نداشته باشيم، بازهم ادعای موجودیت دولت را کرده غی توانیم. بناء اگر تعریف اول را با تعریف دوم یکجا کنیم، خواهیم گفت که دولت یا نظام سازماندهی امور سیاسی، اجتماعی، فرهنگی، نظامی... یك کشور و ملت زمانی تشکیل می گردد که شامل سه عنصر و یا اجزای اساسی تشکیل دهنده، خود، یعنی حکومت، ملت و کشور شود. نبودن هر یکی از این اجزا باعث نبودن دولت است. به همین علت است که می بینیم «دولت کابل» برای حاکمیت مسلحانه -مسعود در چند ناحیه، کابل (و یا حاکمیت ناقص بر دو یا سه ولایت) اسم گذاری می شود، بدون آنکه یك بار دقت گردد که حاکمیت بر پایتخت هیچگاهی به مفهوم حاکمیت بر یك كشور نیست. «دولت» آقای ربانی فاقد دو عنصر «کشور» و «ملت» است. داشتن یك كابینه (یا مجموع وزرای یك دولت) صرفاً یك حکومت نام نهاد را تمثیل کرده می تواند؛ ولی آیا حکومتی که صلاحیت بیرون شدن از چهار آسیاب و میدانشهر و تونل سالنگ را ندارد، می تواند ادعای حاکمیت بر کشور افغانستان را نماید؟ به همین ترتیب ملت افغانستان از جوامع و اقوام مختلف ترکیب شده است. «دولت کابل» صرفاً می تواند از جامعه، برادر تاجك (آنهم در صورت موافقت این جامعه) نماینده کی سیاسی کند، اما با چهارسال راه انداختن جنگ اجتماعی در برابر سایر جوامع ملت افغانستان (و حتى شعار صريح و علني «تشنه بودن به خون هزاره ها ») و تلاش خونبار برای انحصار قدرت حاکمیت منطقوی و قبیلوی، عملاً فروپاشی وحدت ملی افغانستان را (که هیچگاهی به مفهوم واقعی آن وجود نداشته است)، همچون رژیم های قبلی از طریق فروپاشی وحدت اجتماعی و وحدت سیاسی جوامع مختلف ملت افغانستان حفظ کرده است. «وحدت ملی» یگانه عنصر تشکیل دهنده، ملت، در کشوری با جوامع و اقوام مختلف است. حاکمیت انحصاری بر ملت و کشوری که دارای جوامع مختلف است، صرفاً از طریق وسایل زور و سر نیزه و كشتار جوامع محروم تحقق پذيرفته مي تواند، اما اگر خواسته باشیم که حکومت و کشور را صاحب پشتوانه، ملت سازیم و بعدا ادعای دولت را نماییم، باید در اولین فرصت با وحدت اجتماعی و وحدت سیاسی، وحدت ملی ملت افغانستان را به وجود آریم.

مشروعیت رسمی و حقوقی دولت (با اجزای سه گانه، حکومت، ملت و کشور آن) از طریق قانون اساسی صورت گرفته می تواند. «قانون اساسی» عبارت از آن سند رسمی است که با حفظ منافع و حقوق سیاسی، اجتماعی، ملی و فرهنگی ملت، دولتی را منحیث نظام سازماندهنده، امور سیاسی، اجتماعی و

غیره رسمیت و یا مشروعیت قانونی می دهد. بناء ملاحظه می غایبم که وقانونیت»، یگانه اصل برای مشروعیت یك دولت است. یعنی اگر مطابق به قانون اساسی یی که حامی منافع ملی ملت و تمامیت ارضی مطابق به قانون اساسی یی که حامی منافع ملی ملت و تمامیت ارضی آن است، نباشد، دولت غیر قانونی بوده و صرف حافظ منافع یك گروه خاص اجتماعی، سباسی و یا مذهبی است. دولت زمانی مدافع حقوق ملت شده می تراند که صاحب پشتوانه، قانون اساسی معتبر برای ملت شود. وقتی قانونیت دولت را از دیدگاه حقوق بین الدول مورد بررسی قرار دهبم، می بینیم که تشکیل دولت ها باید از لحاظ حقوق بین المللی نیز مشروعیت و اعتبار قانونی خویش را به دست آرد. تانونی دولت های دیگر برای شامل ساختن قانونی دولت به رسمیت شناخته شده در جامعه، بین المللی مطابق به حقوق پذیرفته شده، بین الدول است. دولتی که از قانونیت رسمی در نزد دولت های دیگر برخوردار نگردد، هیچگاهی نمی تواند در عرصه، حقوق بین الدول از طریق حقوق دیپلوماتیك رابطه برقرار در

امروز ما با تأسف ملاحظه مي نماييم كه كاربرد «دولت كابل» يا «دولت آقای ربانی» نه تنها توسط خودما، بلکه از طریق بلندگوهای رسمی کشورهایی به عمل می آید که تا هنوز این دولت را به رسمیت نشناخته اند و یا به عبارت دیگر تا هنوز به این دولت از لحاظ حقوق بين الدول مشروعيت قانوني نداده اند. عام شدن اصطلاح «دولت کابل» برای حاکمیت نظامی- قبیلوی و سکتاریستی مسعود در کابل، یا به علت درك نادرست ما از اصطلاح سیاسی و حقوقی دولت است و یا به علت سیاست هایی است که می خواهند با مشروعیت دادن تبلیغاتی این انجصار نظامی پایتخت به نام «دولت»، رقابت احزاب فاقد ستراتیژی مشخص سیاسی را با این دولت به وجود آورند تا با شامل شدن در این «دولت» یا ائتلاف با این «دولت» دچار فریب سیاسی یی شوند که نتیجه، آن جز قربانی شدن سیاسی شان چیز دیگری نیست. ولی کسانی که برای ساختن دولت به مفهوم واقعی آن متعهدانه کار مل کنند، وظیفه نشان این است که با کاربرد نادرست اصطلاح «دولت» زمینه، قربانی شدن بیهوده، ملت را با بی هویت ساختن سیاسی او اجتماعی آن فراهم نشازند. وقتی ما بیذیریم که «دولت کابل» واقعاً دولت است و با کاربرد اصطلاح دولت بر این مرکز تعصب نژادی و اقومی و قبیلوی، ذهن جوامع خویش را متوجه بزرگی سیاسی این مرکز سازیم، در حقیقت در جوار انحراف سیاسی و فکری جوامع خویش، په مبارزه برای تشکیل دولت حافظ کشور و وحدت ملى واقعى أن نيز خيانت كرده ايم. ما اگر معناى دقيق اين اصطلاحات را برای جامعه، خویش بیان کنیم، روشن است که شعور سیاسی جامعه با زیربنای مبارزه، سیاسی و اجتماعی ما به صورت دقیق و مشخص به سوی ساختن دولت واقعی جهت داده می شود؛ در غیر آن اگر ما ندانیم که دولت چیست و از چه اجزایی تشکیل شده ر مشروعیت حقوقی و قانونی آن در سطح ملی و بین المللی چگونه مطرح می شود ، روشن است که انتلاف با مسعود برای ابد به مفهوم سهیم شدن در «دولت» از طریق صاحب شدن چند وزارت و کرسی قلمداد مي شودال

ما تا از ساختار دولت و اهرم های قانونی و سیاسی- اجتماعی آن درك درست نداشته باشیم، مبارزه، ما مانند «هوا در هاونگ كوبیدن» نخواهد بود؟ بلون درك از نقش حكومت، ملت، كشور و عنصر

قانونیت برای ساختن دولت، روشن است که مبارزه ، سیاسی ما با وجود قربانی دادن اجتماعی منتج به سهم گیری در حاکمیتی می گردد که بازهم آقای ربانی در رأس سیاست و آقای مسعود در رأس ارتش آن قرار خواهد داشت.

ملاحظه می گردد که بدون درك درست از مفاهیم اصطلاحات سیاسی، ما نه موفق به ایجاد ساختار نظام سیاسی مبتنی بر عدات و قانونیت شده می توانیم و نه می توانیم که تعهد سیاسی و اجساعی خویش را در برابر دادن حق تعیین سرنوشت برای ملت ایفا کنیم. در **دنیای نافهمی از اصطلاحات سیاسی، ما به آن قربانیان صا**دز و متعهدی می مانیم که با تمام باور خویش به ارزشهای انسانی واجتماعی، به قاتلان سرنوشت ملت وحق خود ارادیت سیاسی و ملی آن تبدیل می شویم و در خونبارترین شکل، حقانیت اصل «بر زمینت مى زند نادان دوست ، را به اثبات مى رسانيم.

ما تا از شکل و محتوای دولت درك درست نداشته باشيم، چگونه می توانیم به تشکیل دولت دست بزنیم. در شرایط کنونی که خطر نابودی تمامیت ارضی (کشور)، هویت ملی ما را در معرض خطر قرار داده است، ما باید بدانیم که سهم گیری ما در «دولت ربانی» بزرگترین خیانت ما در برابر ملت و کشور است. چون باید به روشنی و وضاحت درك كنيم كه ما براي ساختن دولت، نياز به كشور وملت و حكومت داریم. امروز ملت انشانستان قربانی جنگ اجتماعی و تعصب نژادی و قبیلوی شده است. جوامعی که باید بدنه های اساسی پیکر واحد ملت را تشکیل دهند، امروز «تشنه به خون» یکدیگر اند. مگر طرح سیاست اصولی برای احیای وحدت اجتماعی و وحدت سیاسی جوامع مختلف ملت افغانستان، اساسی ترین گام برای ساختن دولت و بنیادی ترین سیاست برای نجات قامیت ارضی و هویت ملی ما نیست؟ ما با بینش کوچك و آنهم مطلقاً انحرافی خود در مورد اصطلاح دولت، جز تبدیل شدن به عاملان جنگ اجتماعی، کار دیگری کرده نمی توانیم. صداقت سیاسی و ایدیالوژیك در برابر سرنوشت مردم زمانی می تواند مظهر شخصیت صادق سیاسی و ایدیالوژیك ما در درون جامعه شود که با دانش و تفکر درست سیاسی وارد عمل شویم و بدانیم که برای ساختن چه می رویم و برای ساختن آن چیز، به چه مواد و مصالح ضرورت داریم. ما اگر قصد ساختن و آباد کردن خانه را داشته باشیم. ولی برای به سر رسانیدن این بنا به جمع آوری هر آنچه خنجر و شمشیر روی زمین است، دست بزنیم، خانه را خراهیم ساخت، ولی با هر بار تکید، مختصر بر دیوارهای آن، تیغ و خنجری به پشت و گرده، مان فرو خوأهد رفت.

#### الف - حكومت :

حکومت عبارت از رژیم سیاسی یك دوئت است. كار برد اصطلاح حکومت به جای دولت، خلط کردن مفاهیم شکل و محتوا است. ما باید بدانیم که رژیم سیاسی عبارت از ماهیت دولت است. تا حکومت تشكيل نگردد، ناممكن است كه ماهيت سياسي يك دولت تعيين شود. به همین علت است که اصطلاح «دولت اسلامی افغانستان» گوش و چشم همه را کر و کور کرده است ولی چون در این دولت نقش و جایگاه حکومت نایدید است، هیچکس پرسان نمی کند که این «دولت اسلامی، شاهی مطلقه، اسلامی است و یا شاهی مشروطه و یا جمهوری اسلامی است؟ و اگر هیچیك از این رژیم ها شامل این دولت نیست، پس این دولت با ناشیزم اسلامی است، یا سکتاریزم فاشیستی قبیلری اسلامی، چون رژیم سیاسی «دولت کابل» مشخص نیست!

وضعیت سیاسی کنونی در افغانستان به مراتب از عصر بی بند و باری و عصر حاهلیت سیاسی و حقوقی حبیب الله (بچه، سقاء) بیشتر است: کلینر آمده است وزیر کار و امور اجتماعی شده است و یا دفترچه، افتخارات شخصیت سیاسی و مسلکی وعلمی هر وزیر را که ورق بزنی ملاحظه می گردد که در بهترین نحو خود، به غیر از مطالعه كننده، حند كتاب ايديالوژيك مذهبي يا لفاظ و لجن مال کننده، ماهر ایدبالوژیك مسایل، چیز دیگری نبوده و نخواهد بود. «دولت اسلامی افغانستان» اگر فاقد حکومت به مفهوم واقعی آن غی بود، هبجگاهی مصروف جنگ ساختن «دولت برای دولت» نمی گردید! ملت به اجزای متخاصم اجتماعی تبدیل شده است و در هر کنج کشور حاكميت نظامي - قبيلري مختلف حكمروايي مي كند و حكومت نام نهاد آنقد بی ماهیت است که تا کنون نتوانسته است معرف رژیم سیاسی دولت باشد؛ اما «دولت، دولت» گفتن باد به گلوی مسعود پرستان می اندازد و وائتلاف با دولت، غرور شخصیت سیاسی و شعور سیاسی متحدین را اقناع می کند.

بعد از کاربرد و عام شدن اصطلاح «دولت اسلامی افغانستان» برای حاکمیت قبیلوی ربانی- مسعود، هم اشك دولت جاریست و هم اشك اسلام و هم اشك افغانستان؛ كابينه ها جور مى شوند و منحل مى شوند و بارها رایبس حکومت تعیین می شود و جنگ بر سر وزیر و معاون آن با صادقانه ترین شکل به راه می افتد، ولی حکومت تا کنون فاقد آن صلاحیت است که شکل خویش را برای تعیین رژیم سیاسی دولت بیان دارد. این امر نکته، بارز برای بیان ادعای صادقانه، ساختل خانه با خنجر وتلوار است! بگذريم ازينكه معماري فن دیگریست که بله استاد ضرورت دارد و این استاد هیچگاهی واستاد سیاف» و «استاد ربانی» و دیگر «اساتید گرام» بوده نمی توانند که با تقسیم کرسی های کابینه برای افرادتنظیم ها، خدمت صادقانه، اسلامی به ملت و کشور می کنند!!

(ادامه دارد)

#### ر امید امد

نومید مشو جانا کاومید یدید آمد اومید همه جانها از غیب رسید آمد نومید مشو، گرچه مریم بشد از دستت کان نور که عیسی را بر چرخ کشید آمد نومید مشو ای جان در ظلمت این زندان کان شاه که یوسف را از حبس خرید آمد یعقوب برون آمد از پردهء مستوری یوسف که زلیخا را یرده بدرید آمد ای شب به سحر برده در یارب و یارب تو آن یارب و یارب را رحمت بشنید آمد ای درد کهن گشته، بخ بخ که شفا آمد وی قفل فروبسته بگشا که کلید آمد

# متحد ديروزيا صدراعظم امروز؟

موضع گیری آقای گلبدین حکمتیار در جوار احمدشاه مسمه و رژیم فاشیستی- قبیلوی وی، این سوال را در برابر دوست دیروزی شان مطرح می کند که اکنون ایشان از کدام موضع با آند طرف می شوند؟ و وقتی آنان را به آمدن در کنار مسعود , فاشيزم سفاك وي دعوت مي غايند، آيا به عنوان رييس حكومت آقای ربانی حرف می زنند و یا به عنوان متحد سیاسی دیروز

قبول و یا رد موضعگیری جدید آقای حکمتیار بحث جداگانه ایست؛ ولی وقتی ایشان بر کشانیدن دیگران در جوار مسعود تأكيد دارند، اينجاست كه بايد ديگران موضع دقيق سياسي ايشان را درك كنند. ممكن است استدلال گردد كه ایشان هم به عنوان رییس حکومت فعلی و هم به عنوان متحد سیاسی دیروزی با دیگران طرف می شوند و برای تطبیق پروسه، آشتی، نقش وساطت خیرخواهانه را بازی می کنند؛ ولی ماهیت اساسی ائتلافات سیاسی نه بر مبنای نقش های وساطت وخیرخواهانه، بلکه بر اساس وحدت نظر و وحدت استراتیژی سیاسی احزاب به عمل می آید. مکن است که در استراتیژی آقای حکمتیار با احمدشاه مسعود، دفاع از اسلام و به وجود آوردن «حاکمیت سوچه، اسلامی» مطرح باشد؛ ولى اينجا بازهم متحدين گذشته بايد بدانند كه تطبيق اصول اسلامی بر مبنای کدام نظام سیاسی عملی خواهد گردید؟ روشن است که اسلام دین تبعیض و امتیاز و انحصار نبست و اگر انتلاف جدید با معیار اندیشه، اسلامی دیگران را به اتحاد با آقایان مسعود و ربانی دعوت می نماید، بازهم باید تذکر داده شود که اسلام مکتب عدالت و برابری و گسستنا هرگونه زنجیر عبادت برای قدرت های زمینی است؛ ولی نظام کنونی حاکم بر شهر کابل، نظامی است که اصول فاشیزم تشنه به خون بر آن حاکم است.

تطبیق نمودن ویا رعایت نمودن اصول شرعی در چوکات رژیم فاشیستی- قبیلوی نه تنها خدمت به اسلام نیست، بلکه درد سر بزرگ اجتماعی برای مردمی نیز است که امروز از فرط فقر و تراژیدی خویش به گفته، امام علی(ع) ایمان خویش را نیز خواهد باخت. پیامد چهارسال جنگ احمدشاه مسعود با دیگران که حزب اسلامی همیشه به عنوان مقابله با وائتلاف نا میمون جبل السراج»، خود را محور و طرف اساسي جنگ با آن معرفي مي کرد، زنده کی و فقر اجتماعی بی را بر مردم پایتخت تحمیل کرده است که امروز قبل تر از تطبیق شریعت در نظام سیاسی خود، به یك لقمه نان برای زنده نگه داشتن وجود خویش ضرورت دارند. آن زنی که پول خرید حجاب مورد پسند نظام «سوچه اسلامی» جدید را ندارد، آن زنی که اکنون بگانه رزق آور یك فامیل بدون پدر شده است، زمانی می تواند مصؤونیت حقوقی، سیاسی و اجتماعی خویش را در نظام سیاسی اسلامی خویش به دست آرد که احساس کند تهدید فقر و مرگ، در خفا پرده، حجاب و عصمتش را بر نمی دارد. وقتی «گرسنه ایان ندارد»، این بی ایمانی

به عزم و اراده م نودش نیست، به دست نظام و ماحولی است که بی عدالتی و جرر وظلم قوانین و اصول پایدار آن برای تعیین روابط اجتماعی استات اجتماعی ضد اخلاقی است؛ ورنه فروش ایمان برای حفظ بقای زنده کی، هیچگاهی نمی توانست به عنوان یگانه ضابطه، جنگ در تنازع بقا برای افراد جوامع بشری مطرح شود و ابوذر غفاری، حواری پاك پيامبر بزرگ اسلام (ص) به صراحت بيان دارد كه «وقتی فقر از دروازه آمد، ایمان از پنجره فرار می کند».

تطبیق شریعت با فرامین پی در پی، همانند فرامین «حزب دموکراتیك خلق الفانستان» برای اصلاحات اقتصادی و اجتماعی ملت افغانستان است؛ چون آوردن اصلاحات از بالا، همیشه به زور و طرف شدن خصمانه با جامعه ضرورت دارد. اگر «اصلاح» قبل از کار پیگیر در زمینه، اجتماعی به عمل آید، پیامد کاملاً بر عکس خواهد داشت و خصیصه و وضعیت کنونی زنده کی اجتماعی در کابل، حالت خاص واستثنایی است که به غیر از تبدیل کردن حاکمان به جابران پایتخت، هیچ پیامد دیگری نخواهد داشت. بی ضابطه کی مطلق در دستگاه اداری کابل، فسادی را به وجود آورده است که هیچ حاکمیتی غی تواند از طریق این دستگاه اداری به تطبیق احکام خویش نایل شود. ادارات خالی از کادرهای مجرب، تبدیل شدن «مأموریت» به یگانه مرجع معاش گیری، حاکمیت مطلق سنت های قبیلوی بر دولت و دستگاه اداری، قضایی، ارتش و پولیس عواملی اند که مقدس ترین شخص را محکوم به مفتضع ترین رسوایی می کند. آوردن اصلاحات در قدم اول به ریشه کن کردن تمامی ضوابطی ضرورت دارد که امروز باعث بقای حاکمیت فاشیستی- قبیلری احمدشاه مسعود و ربانی اند. صداقت ایدیالوژلک مذهبی در جوار این نظام فاسد به غیر از عجز سیاسی و به مهره، خواست های نظام فاسد تبدیل شدن، هیچ دست آورد دیگری نخواهد داشت و با اطمینان می توان گفت که احمدشاه مسعود و ربانی هیچگاهی نمی توانند با تطبیق اصولی در نظام تحت تسلط خویش موافقت کنند که بنیاد سبطره و انحصار قدرت شان را به خطر بیندازد.

تطبیق خواندن نماز در دوایر، مراعات حجاب اسلامی، منع موسیقی و مسدود ساختن سینماها، اندازه گیری ریش جامعه و غیره بدون شکستن پایه های نظام قبیلوی- نظامی مسعود، تماماً اصلاحاتی اند که آقای حکمتیار را مواجه با مردم ساخته و غیر از بدبینی و تنفر نسبت به ایشان، دیگر ره آورد سیاسی واجتماعی برای شان نخواهد داشت. ممکن است این نظریات به عنوان یك تیوری مورد قبول نبوده وحتی شدیداً رد گردند، اما آنچه مورد بحث است، این است که آقای حکمتیار در روابط خارجی خویش با احزاب مخالف با نظام فاشیستی- قبیلوی- نظامی احمدشاه مسعود باید غیر از موضع ایدیالوژیك آنان، اندكی بر موضع اجتماعی شان نیز دقت كنند.

متحدین اساسی آقای حکمتیار را در شورای هماهنگی (که بعد از تأسیس جبهه، ملی و اسلامی جدید عملاً منحل شده است) حزب وحدت اسلامی و جنبش ملی و اسلامی تشکیل می دادند. شناخت

اهداف اساسی این دو حزب یگانه زمینه برای کشانیدن آنان در جوار احمدشاه مسعود است. مشکل اول آقای حکمتیار در کشانیدن این دو حزب به ائتلاف جدید شان، موقف اجتماعی این احزاب است. این دو حزب از خواست سیاسی و اجتماعی حراجم ازبك و هزاره نماینده كي مي نمایند. چهار سال جنگ جنايتهار حاکمیت قبیلوی- نظامی مسعود با این احزاب و رنگین بور دست این نظام به خون هزاران انسان این جوامع غرض انحسر قدرت برای یك قبیله، پدیده و واقعیت سیاسی- اجتماعی یی است که ماهیت نظام فاشیستی مسعودیان را به نایش می گذارد امروز وقتی آقای حکمتیار در جوار همین نظم، بدون کوچکترین تغییر در اصول، اهداف و حتی نیروهای تشکیل دهنده، آن قرار می گیرند، ممکن است ناشی از آن باشد که ایشان از موضع منافع و ناگزیری های یك حزب سیاسی تصمیم جدید خویش را اتخاذ نموده اند و هیچگاهی تحت فشار خواست جامعه، میلیونی خود نبوده اند که آقای مسعود بی شرمانه ترین خیانت اجتماعی و سیاسی را با ریختن خون افراد بی گناه آن مرتکب شده است.

حرف اساسی دیگر این است که امروز موقعیت سیاسی جدید آقای حکمتیار، همسرنوشتی ایشان را با حاکمیتی بیان می دارد که در طول چهار سال با شخصیت ملی و سرنوشت سیاسی واجتماعی جوامع مختلف ملت افغانستان، جنگ بیشرمانه و سفاکانه، انحصار قدرت سیاسی را غرده است. بناء اکنون آقای حکمتیار آیا به عنوان صدراعظم آقای ربانی (رییس جمهوری) با دیگران طرف می شوند و منافع سیاسی، اجتماعی و ملی همین نظام رسوا و بی شرم را مطرح می کنند، یا منافع سیاسی، اجتماعی و ملی آقایان اجتماعی و ملی جوامع متحدین سیاسی دیروزی خویش را مد نظر دارند؟ نباید فراموش کرد که بین منافع سیاسی و ملی آقایان و پشتون و بانی و مسعود و منافع سیاسی و ملی جوامع ازبك و پشتون و خواست کنونی سیاسی و ملی جوامع ازبك و چشتون و خواست کنونی سیاسی و ملی جوامع ازبك و هزاره را نظام عادلانه سیاسی در بر دارد، حالانکه نظام انحصاری کنونی هیچگاهی غی تواند جوابگوی عدالت سیاسی در کشور باشد.

عكن است نظام قبيلوي- نظامي احمدشاه مسعود، بعد از شکست های کمرشکن و انزوای مطلق سیاسی و ملی حاضر به قبول شکست سیاسی بوده و از طریق پیوندهای ایدیالوژیك به طرح ائتلافات جدید سیاسی برای شکست انزوای سیاسی و ملی خریش اقدام کند، ولی ستون اساسی نظام حاکم بر کابل را ساختار قبیلوی- نظامی آن تشکیل می دهد که بدون شکستن این ساختار نامحکن است که نظام عادلانه، سیاسی تشکیل شود. بر علاوه، ساختار قبیلوی- نظامی حاکم بر کابل، ضامن زنده ماندن متحدین مسعود نیز است که هریك همچون خود مسعود مسؤولین قتل عام جامعه، هزاره در افشار، چنداول و غرب کابل اند. امروز شیعه های درباری منفور با ننگین ترین شکل از جامعه، هزاره نماینده کی سیاسی می کنند، حالانکه این شیعه های قاتل نه مربوط به جامعه، هزاره اند و نه حق نماینده کی سیاسی از این جامعه را دارند. آقای حکمتیار شاهد اند که سیدعالی بلخی، به علت نارضایتی از سهم کم وزارتخانه در مراسم تحلیف کابینه، جدید اشتراك نكرد؛ صداقت كابینه، جدید زمانی می تواند در برابر حقوق اجتماعی و سیاسی جامعه، هزاره به اثبات رسد که

همین گند و کلونتی که به ناروا به عنوان غاینده سیاسی جامعه مزاره مطرح شده اند، به دور افکنده شوند و اگر هم احیاناً کرسی یی برای جامعه مزاره داده می شود ، باید به کسی سپرده شود که حد اقل منسوب به جامعه هزاره باشد.

بر مبنای مین واقعیت هاست که می گوییم آقای حکمتیار در درون نظامی و الله اند که تمام ضوابط متکی به انحصار قدرت در آن زنده است و اگر تمام این نظام هم تغییر کند ولی سیدعالی ها و سیدجواید و سیدانوری و سیدهادی و سیدگوهری و سیدلولنجی ها به عنوان نماینده گان سیاسی جامعه و هزاره صاحب وزارت و مقام شوند، این نظام، نظامی نیست که متکی به تعهد در برابر سرنوشت سیاسی جرامع محروم باشد. آقای حکمتیار باید بدانند که همین اکنون چهار کرسی و ر ر ت را برای شیعه های درباری یی داده اند که از لحاظ شعاع وجود و نفوس خویش در سطح شمارش فامیل وار اند؛ اما در همین حال برای جامعه و هزاره که متشکل از میلیون ها انسان این سرزمین حال برای جامعه و خوابی گذاشته اند!

وقتی همچون بی راهه گی در تقسیم قدرت کابینه وجود دارد و حق سیاسی جوامع محروم ملت افغانستان بر اساس تعلقیت حزبی (نه غاینده گی اجتماعی) بخش بندی می گردد، ما باید این سوال را مطرح کنیم که آقای حکمتیار از کدام موضع با غاینده گان سیاسی جوامع دیگرحرف می زنند؟ آیا از موضع صدراعظم حاکمیتی حرف می زنند که تا کنون تفکیك و شناخت دقیق غاینده گان سیاسی جوامع را ندارد و یا از موضع آن متحد دیروزی یی که در جوار خواست برحق عدالت سیاسی آنان قرار داشتند و با تمام توان پایه های انحصاری حاکمیت نظام قبیلوی- نظامی احمدشاه مسعود را به لرزه می آوردند؟

واقعیت این است که در حال حاضر تمام نهادهای فرسوده و حاکمیت قبیلوی – انحصاری – نظامی مسعود پابرجاست و حتی شیعه های قاتل جامعه و هزاره از همان موقفی برخوردارند که تا دیروز برخوردار بودند، و این امر خود بن بست کابینه و جدید و ائتلاف جدید را برای حل معضله و سیاسی جوامع مختلف ملت افغانستان بیان می دارد. تا زمانی که نظامی به وجود نیاید که احتر به نماینده گان واقعی سیاسی جوامع داشته باشد، هرگونه تلاش در قالب حکومت های دارای ساختار قبیلوی – انحصاری، باعث تشدید و پیچیده شدن بحران کنونی ملت افغانستان خواهد شده

دریا،همه عمر،خوابش آشفته ست دریا،همه عمر،خوابش آشفته ست

## ائتلاف جدید، معاملهء جدید

بعد از به وجود آمدن ائتلاف جدید، تقریباً هم موضع جدید سیاسی «حزب اسلامی» را مورد انتقاد قرار داد، ولی جناح مقابل که عبارت از حاکمیت قبیلری- نظامی احمدشاه مسعود است، از سوی هیچکسی هدف اعتراض واقع نشده اسد. این حالت از این جهت می تواند قابل قبول باشد که محکومیت بناح فاشیزم انحصاری، امر پذیرفته شده و عام سیاسی بوده و به غیر از هواداران فاشیزم، هیچکسی بر موجودیت ننگیر این حاکمیت شك ندارد و به همین علت است که رفتز حزب اسلامی» را در کنار ندارد و به دلیل تقویت ناچیز آن می انتقاد قرار داده، غیر قابل توجیه می دانند.

مگر در حقیقت امر باید میان مواضع یك حزب و مواضع حاكمیتی كه خود را به نام «دولت اسلامی» مطرح می كند، تفاوت كلی قایل شد؛ چون در آینده، نه چندان دور، تاریخ سیاسی ملت افغانستان از سال ۱۳۷۱ الی سقوط رژیم قبیلوی- نظامی احمدشاه مسعود، از حاكمیتی حرف خواهد زد كه در مدت بقای آن هرج و مرج و برخوردهای خونین اجتماعی و سیاسی برای انحصار قدرت به نفع یك جامعه، صفت بارز آن خواهد بود. مخالفت های احزاب دیگر با این نظام و حتی ماهیت جنگ با این نظام، در همین زمان است كه تعیین می شود و با تثبیت شدن ماهیت ارتجاعی و سفاكانه، رژیم مبتنی بر فاشیزم و اساسات ماهیت عادلانه بودن و یا غیر عادلانه بودن قبیلوی- نظامی، ماهیت عادلانه بودن و یا غیر عادلانه بودن جبهات مقاومت در برابر این رژیم به اثبات خواهد رسید.

بر اساس همچون دیدگاه است که چهارسال جنگ «حزب اسلامی» با «دولت اسلامی» قضاوت خواهد گردید و اثتلاف کنونی نیز بعد از همچون بررسی محکومیت طرفین خویش را به وجود خواهد آورد؛ ولى امروز وقتى لبه، تبز تمام حملات متوجه «حزب اسلامی» آقای حکمتیار است، باید توجه گردد که در جانب مقابل نظامی وجود دارد که علت تمام جنایات خویش را در شهر کابل و علت اصلی جنگ های انحصاری خویش را با تمام جوامع ملت افغانستان تحت پوشش جنگ با وحزب اسلامی» و حامی آن «دولت پاکستان» اعلان می داشت. پخش اشعار و نوشتن مبتذل ترین کتاب ها برای معرفی شخصیت آقای حکمتیار، یکی از شیوه های خیلی ها کوچك تحریك مردم علیه وی بود. این كار به دلیلی صورت می گرفت که گویا اگر وحزب اسلامی حکمتیار» نمی بود، نه جنگی در کابل بود و نه فاجعه، بزرگ اجتماعی و ملی بر باشنده گان پایتخت تحمیل می شد. بعد از فرامین آقای حکمتیار برای مسلمان ساختن مردم کابل، نشریات وابسته به فاشيزم، مخالفت احمدشاه مسعود را با اين فرامين، بهترين وسيله برای تبرئه این شخص از ائتلاف یا معامله، جدیدش با سرنوشت مردم كابل تبليغ مي كنند.

در تاریخ سیاسی ملت ها، محکومیت متوجه نظام های حاکم است، نه این حزب یا آن حزبی که در یك مقطع زمان مخالف با

این نظام بوده است و اگر هم محکومیتی متوجه احزاب یا جریانهای مخالف می شود. بعد از آن خواهد بود که نظام های حاکم برائت حاصل کنند. ما با تأسف شاهدیم که مسعود پرستانی که تا دیروز اسم حکمتیار برای شان تنفرزا بود، امروز چنان دهن را بسته کرده اند که سکوت شان، حتی سنگین تر از سکوت مرگ است. همین پرستنده گان و قهرمان افسانوی ، تا دیروز اگر با کاربرد اصطلاح «جنایت» و «خرنریزی» و «خیانت به ناموس مردم» و دیگر صفات در مباحث خریش نسبت به حکمتیار، چهره، حقانیت برای «دفاع مسعود از کابل» می دادند، امروز بیشرمانه مهر سکوت بر لب زده اند که «مسعود»، با معامله، جدید با سرنوشت مردم کابل، دستیار «قاتل کابل» شده است!

به وجود آمدن همچون فاکت ها یکبار دیگر به اثبات می رساند که رشد فاشیزم قبیلولی- نظامی کنونی و تبلیغات مرموز شفاهی و غیر رسمی برای دادن چهره، ضد انسانی به مخالفان فاشیزم کابل، کار آنعده انحصار پسندانیست که با داخل شدن در یوشش «بیطرفی» و «حق گویی» و «دفاع از انسانیت» به حمایت و دفاع غیر مستقیم از فاشیست مفاك خویش در شهر كابل مي پردازند، ورنه امضاي ائتلاف جدید، عبارت از امضای آن سند محکومیت است که جنگ سالار افسانوی را به صفت قاتل بیشتر از صد هزار انسان شهر کابل ثبت تاريخ مي نمايد. وليل روشن است: اگر مسعود صاحب حقانيت مي بود و هزاران راکت دشمنانش باعث ده ها هزار کشته و صدهاهزار آواره از شهر کابل می گردید، محکومیت متوجه این «قهرمان» نمی شد؛ و اگر حکمتیار محکوم بود و با برده کی بیگانه گان، هستی انسانی و مادی کابل را به هوا بلند کرد، پس چرا آقای مسعود فرشته مآب، امروز در جوار هماین شخص قرار می گیرد و حتی حاکمیت بر مردم کابل را به وی می سپارد؟ آیا «قاتل مردم کابل» را حاکم مردم کابل ساختن، جنایتی به مراتب بیشتر از جنایات دیگر این آقا نیست؟ چرا مسعود پرستان سکوت کرده اند و همچون معامله، ننگین با سرنوشت مردم کابل را بده زانتقاد و محکومیت می گذارند؟ مگر دستیار قاتل شدن، برخون و انسانیت برباد رفته، ده ها هزار انسان یا گذاشتن

ائتلاف جدید، دلیل بارز برای ثبوت موجودیت حاکمیتی در کابل است که در طول جهار سال جنگ خویش با جوامع ازبک، پشتون و هزاره باعث مرگ و آواره ساختن هزاران انسان این جوامع از شهر کابل شده است. ائتلاف جدید مسعود با آقای حکمتیار باثبات می رساند که این فاشیست بخن کنده با «دولت اسلامی» خود میراث خوار سفاکانی شده است که عطش انحصار قدرت سیاسی را با «تشنه بودن به خون» جوامع محروم رفع می کنند.

بی ماهیت بودن حاکمیت چهارساله و اتکای مطلق آن بر اساسات نظامی- قبیلوی، مشهود ترین امریست که مسعود پرستان، با شعارهای دفاع از حریم ملی افغانستان بدان حیثیت «دولت اسلامی» را می دادند. تاریخ گواه خواهد بود و نسل

های آینده قضاوت خواهند کرد که دفاع کنونی مسعود پرستان از حاکمیت قبیلوی- فاشیستی رہائی- مسعود، لکه، ننگ ہر وجدان انسانی آنها باقی خواهد گذاشت.

جوامع محروم با به وجود آوردن جبهه، مقاومت مردمي در برابر فاشیزم تازه پای ربانی- مسعود، صداقت تاریخی و سیاسی خویش را برای تأسیس اولین نظام متکی برعدالت سیاسی و اجتماعی در افغانستان به اثبات رسانیدند. نیروهای جبهات ضد فاشیستی ازروز اول معتقد بودند که فاشیزم تازه به دوران رسیده، چقدرباید تشنه به خون جوامع محروم باشد و به همی علت بود که با کوچکترین عقبگرد، نخواستند که ماهیت انحصار طلبی و خود برتربینی های سیاسی واجتماعی مسعودپرستان را با موضعگیری ضعیف سیاسی از دیدتاریخ و نسلهای آینده کتمان غایند.

ائتلاف جدید مشعود معامله، ننگین جدید با سرنوشت مردم کابل است. امروز باید همگان درك كنند كه این حكمیت چقدر از نابخردی سیاسی و اجتماعی رنج می کشت و مگر ذلالتی از این بالاتر می شود که شخصی را که خود با هزاران دلیل و برهان «قاتل کابل» معرفی می کردند، امروز با دستان خود به رئیس حکومت کابل تبدیل کنند؟ اگر ائتلاف حدید برای آقای حکمتیار محکومیت می آفریند، به خاطر این است که با موضعگیری جدید خُویش در جوار «چه چیزی» قرار گرفته است؛ ولی محکومیت «احمدشاه مسعود» در ائتلاف جدید، تثبیت چهره و ماهیت قاتل ده ها هزار انسان یك ملت است.

اکنون مردم کابل باید بدانند که فشارهای جدید سیاسی در دنیای فقر کمرشکن این شهر، دنباله، آن فشارهای نظامی خونباریست که ناشی از نابخردی سیاسی یك قهرمان جنگ و خونریزی است. مردم کابل چگونه می توانند فراموش کنند که چرا چسمود جنگ را بر آنها تحمیل کرد و اگر از روز اول با جناح های دشمن خویش آشتی پذیر بود، پس اینهمه جنایت و خونریزی و آواره گی و بربادی شخصیت وحیثیت صدها هزار انسان تحصیلکرده و مردم کابل را چرا مساعد ساخت؟ مگر حکمتیار از رُوز اول همین حکمتیار نبود؟ مگر دیگر مخالفین از روز اول خواهان عدالت سیاسی در کشور نبودند؟ فاشیستان حاکم و هواخواهان شان، اگر با تبلیغات رسمی و غبر رسمی توانستند چهره، شیادانه برای جبهات مقاومت بدهند، امروز چگونه می توانند آشتی با «شیادان» را بیذیرند؟

جنگ انحصار قدرت در برابر جوامع محروم، ماهیت اصیل جنگ فاشیزم تازه یا در شهر کابل بود. این فاشیزم با باور و ایمان به تفکرات و سنت های قبیلوی- نظامی و با به دست آوردن یشترآند، اقتصادی ونظامی بیگانه گان فکر می کرد که دست به تشكيل حاكميت جديدي از تيب امير عبدالرحمن بزند. انحصار متکی به یشتوانه، قدرت نظامی، سیاسی واقتصادی بیگانه گان، سیاستی بود که حد اقل یك قرن پیش مجال تحقق داشت. امروز وقتی جبهات ضد فاشیستی در زودترین فرصت تشکیل می شوند، این امر بیانگر تحرك قناعت بخش سیاسی جوامع محروم است که ناشی از آگاهی تاریخی و سیاسی آنهاست.

همانقدر که فاشیزم تازه با می توانست با تمام ماهیت ضد بشری و ضد عدالت و برابری خود امید به دست آوردن زیربنای اجتماعی را از طریق تحریك احساسات اتنبكی در دل بپروراند، با

يقين مي توان گفت كه جوامع محروم نيز با ايمان راسخ به عدالت و آزادی و برابری در صف مبارزه، برحق خویش داخل شده و برای حق تعیین سرنوشت سیاسی و ملی خویش در درون مناسبات فرسوده، انحصار قدرت به مبارزه می پردازند.

از آب برآمدن چلوصاف فاشيزم نوين بعد ال مواجه شدن با جبهات عدالتخواهي جوامع محروم، يديده، كاملاً طبيعي بود و هرگونه توسل به سیاست های امیر عبدالرحمنی و به راه انداختن تحریکات مذهبی و اتنیکی در برابر این جوامع، نتوانست که فاشیزم نوپا را صاحب شخصیت ملی سازد، بعد از هزاران مکر و فریب و دادن هویت های شیادانه و بدنالم کننده برای جبهات ضد فاشیستی، شکست فاشیزم حتمی شده می رفت. دامنه دار شدن جنگ فاشیستی، تحمیل هزاران قربانی و قتل عام های متعدد بر جوامع محروم، استفاده کردن از عمال تشیع درباری برای پوسانیدن مقاومت غرب کابل از درون، همینقدر موفقیت را نصب فاشیزم ربانی- مسعود ساخت که حاکمیت آن را بر کابل تحکیم کرد؛ ولی مقاومت ضد فاشیستی پدیده یی نبود که منحصر به یك مكان بوده باشد. تمام این واقعیت ها تا دیروز به عنوان بادزهر تبليغات فاشيستى لقب داده مى شد، ولى امروز ائتلاف جديد آقایان ربانی و مسعود به اثبات رسانید که فاشیزم شکست خورده و در حال زوال، خودش بیانگر ماهیت ضدبشری و ضدعدالت و برابری خویش می شود؛ اگر اینطور نمی بود، چگونه امکان داشت که آقایان از فرط شکست، اتکاء به نیروی سیاسی و نظامی حزبی کنند که در طول چهارسال مردم کابل را نوید پیروزی بر آن می دادند و شکست ابن حزب را ختلم فاجعه، كابل اعلان مى داشتند!

حوادث در حال انكشاف اند و با يقين مي توان گفت كه روحيه، انحصاری تدریجاً در حال زوال و نابودیست. فاشیزمی که حاضر به آشتی و دوستی با بزرگترین رقبب و دشمن خویش باشد، چگونه می تواند که با کوچکترین اشاره، جبهات مردمی و عدالتخواهی با فرق سر ندود؟ ولى بايد منتظر بود كه با گذشتن زمان پرده هاى تصنعى بیشتر از بالای صورت ها پایین شوند و دیگر کوچکترین تردید نیز باقی نماند که راز در نطفه خنثی شدن فاشیزم جدید، آگاهی جوامع محروم و اراده مسلم آنان برای به دست آوردن حق تعیین سرنوشت سیاسی و اجتماعی آنان است 🖿

#### چرا با جمهوری اسلامی ...

دست می آید و بس. لازمه، آگاهی و بیداری دست یافتن به فرهنگی وسیع است و فرهنگ واقعی تنها در محیطی کاملاً آزاد می شکفد و با هر قیدی می پژمرد.

اگر هسته های امید بخش آزادگی و آزاد فکری در گفته های شما نمي بود، هر گزاين نامه را به عنوان آن جناب نمي نوشتم. هراس من از کسانی است که تا دیروز می گفتند بیائید با کمك مذهب، ملت را بر ضد دشمن مشترك به حركت در آوريم، فردا هر گروهي در بيان عقايد خود آزاد خواهد بود، و امروز، به جای این که به حرف من و امثال من گوش کنند در فکر دوختن لباس وکالت و وزارت اند.

تردیدی نیست که روزی، مردم ستم کشیده و اهانت دیده و ایران یبوند مبارك سوسیالیسم و دموكراسي را در پرتو اخلاق و معنویت جشن خواهند گرفت، زیرا بودنی خواهد بود وشدنی خواهد شد، منتها اشاره، شما، به سبب شخصیت بارز استثنائیتان، برگذاری این جشن را بسیار به پیش خواهد آورد و ریختن بسیاری اشکها و تلف شدن دهم دیماه ۱۳۵۷ بسیاری نیرو ها را مانع خواهد شد.

#### ... فروپاشی ارزش های نوین فکری

فرط گند رقابت های تحصیلکرده گان بیروکرات منش حیات سیاسی اش را ساقط شده احساس می غاید. آنچه درکشور ما رقابت تحصیلکرده ها را بیشتر از هر چیز دیگر تهوع آور کرده است، رقابت ایدیالوژیك شان بایكدیگر است. ما ملاحظه نمودیم (و شاهد صادق ما تاریخ مبارزات سیاسی در دو دهد، اخیر کشور است) که جنگ ایدیالوژیك یك فیصد با سواد کشور، شدیدترین جنگ ایدیالوژیك بوده كه محصول آن به وجود آمدن ده ها حزب مارکسیستی با ایدیالوژی های مختلف و ده ها حزب اسلامی باز هم با تضاد های خونبار ایدیالوژیك بوده است. (\*) حاد شدن جنگ ایدیالوژیك (مذهبی و ضد مذهبی) باعث فاجعه، دیگری نیز شده است که بیسواد ترین اشخاص ( کسانی که فاقد تحصیل علمي اكادميك اند)، در رأس احزاب سياسي قرار بكيرند و يعدا برای همین شخصیت رهبری بادآورده از برکت طوفان جنگ ایدیالوژیك با ملت، به بزرگترین جبهه، دار آشتی ناپذیر تبدیل شده و حتى تا سرحد دادن بدترين و نارواترين اتهامات به یکدیگر، برای از پا درآوردن حریفان و رقیبان ایدیالوژیك خویش، مواضع منحط فکری و بی تعهدی خویش را در برابر سرنوشت جامعه به اثبات برسانند.

مثال هایی وجود دارد که با رانده شدن یك شخص به علت خیانت به بودجه، یك حزب مارکسیستی، این شخص در فردای زنده ببرون شدن خویش با یك تایپ تحریر به تأسیس حزب جدید دست زده است و برای اینکه جناح مورد خصومت خویش را به دوش کرده باشد، حتی جنایات مرتجعیون به ظاهر مذهبی را به دوش حیفان ایدیالوژیك خویش انداخته اند و بعدا با ادامه، حیات سباسی بر بنیاد رقابت و جنگ ایدیالوژیك، با هر جناح و حتی مسؤول ترین رهبر تاریخ یك جامعه طرف شده و با فحش و ساختن افواه و بهتان بر علیه آن به جنگ پرداخته اند تا حداقل با مقایسه نمودن نجن و روح، نجن را در حافظه ها زنده نگه داشته و بازار نجن پرستی و انحراف فكری را بدون دفاع نماند.

طیف دیگر علمداران جنگ ایدیالوژیك (مذهبی و ضد مذهبی) عبارت از آن طیف بی کار و بی روزگاری است که حاضر اند ده ساعت در کنار جاده و درلب دسترخوان مهماندار با تخدیر سیاسی و ایدیالوژیکی کنند تا حداقل سرگرمی مهماندار با تخدیر سیاسی و ایدیالوژی های بازاری باعث فریب آن شود و درك نکند که به بهای ده ساعت شنیدن چرند ایدیالوژیکی و سیاسی، شکم یك پرازیت مفتخوار و وراج و بی عمل و بی ایمان را پر کرده است. همچون طیف، بدترین و خاین ترین طیف در درون جامعه است که افراد آن همیشه مطرح بودن شخصیت خویش را در نغی شخصیت های دیگران می بینند و به همین علت است که با ساختن ده ها قصه دروغ، برای نغی شخصیت و تا یک پرازین و با بر شمردن جنبه های منغی شخصیت دیگران، به اقناس تاتین پاك بودن شخصیت خویش می یردازند.

امروز مشاهده می کنیم که افراد همین طیف مکتب رفته، بی کار و بی روزگار، یگانه کسانی اند که برای به دست آوردن یك

شکم نان حاضر اند که از صبح تا ظهر حرف پزنند و با پخش هزاران افواه و دروغ دو برابر سایر شخصیت هایی که آنها را رقیب (بالفعل یا بالقوه،) خویش احساس می کنند، محفل سفره دار خویش را گرم نگه دارند. ضرب الشل معروف «بیکار یا غر شود یا بیمار» در مورد همچون طیف یا این تفاوت صدق می کند که این طیف هم غر شده است و هم بیمار! بی چشمی و پر رویی این اشخاص تا سرحدی است که اهانت و توهین مستقیم را نیز به رخ نمی گیرند و با لجاجت و اصرار و دوستانه»، خود را صاحب رزق می سازند.

باری همچون زنده گی را «زنده گی روشنفکراند» لتب داده بودند که روشنگری و مبارزه آگاهی بخش را از جوار سرك و تماس با افراد آغاز می کردند. ابتذال همچون طیف روشنفکری امروز به خوبی ظاهر شده است که سیاست و مبارزه، روشنفکری برای افراد آن، صرفاً یك شیوه، زیست تواُم با بیکاری مزمن است.

خصیصه، دیگر این طیف بی کار و بی روزگار ایدیالوژیك، همان روحیه، آشتی پذیری آنان، حتی با مخالف ترین فرد ایدیالوژیك آنان است. روحیه، آشتی پذیری این طیف به مفهرم گسترده بودن منطق علمی و بینش شان نیست که سعه، صدر علمی و منطقی آنان، اخلاق محمل دشمن فکری شان را برایشان داده باشد، بلکه عبارت از روحیه، همان فرد بی روزگار است که وراجی به سنت فکری و زنده گی شان تبدیل شده و برای اقناع این وراجی روزانه، حتی حاضر اند که با چهره، خندان، زمینه، بحث پرجنجال و خاتمه ناپذیر را با رقیبان ایدیالوژیك خویش مساعد سازند.

موجودیت فاجعه بار علمداران جنگ ایدیالوژیك و طیف یی روزگار وراج و بی مضمون، علت اساسی رشد نهبلبسم در درون جامعه است: چون این اشخاص با طرح ناب ترین ارزشهای فكری و اعتقادی تنها بازار رزق یابی خود را گرم می كنند كه این كار باعث به وجود آمدن عكس العمل منفی جامعه در برابر ارزشهای مسلم و نجات بخش فكری و اعتقادی می شود. ایدیالوژی مذهبی یا غیر مذهبی یی كه طی بك منبر سرپایی آنهم در جوار پیاده رو و در كنار جوی گنداب رو سار منبی شود، این بقال و ادویه فروش و خباز مطرح شود، این ایدیالوژی و شیوه، پخش آن، كار همان بیكارا غر و بیمار است.

زهر همچون اخلاق در شرایط کنونی، بیشتر از هر وقت دیگر در درون جامعه، ما محسوس است و در عالمی که از یك جانب فروپاشی حاکمیت مرکزی و نابودی تمام ساختار های علمی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی باعث بزرگترین فاجعه، ملی شده و از جانب دیگر جنگ خونبار اجتماعی باعث فروریختن تمام ارزشهای انسانی گردیده است، بنگ ایدیالوژیك طیف بی روزگار و بی رزق روشنفکری، عامل انحطاط ساختار فکری جامعه نیز می شود. امروز اگر منجی یی برآی ملت وجود دارد، همان خلق شدن فکر و اعتقاد جدید در ذهن ملت است. اگر ساختار فکری ملت نتواند زمینه ساز احبای مجدد ساختار باسه. و اجتماعی کشور شود، هیچ چیز دیگری نمی تواند یه عندان عامل جات این منت مطرح شود. دشمنی با مفز ها و شخصیت ها اگر برای طیف علمبردار جنک اردیالوژیك منبع رزق و زنده کی بوده، این دشمنی برای جامعه به مفهوم بقای وضعیت مرکبار فاجعه، فکری و دشمنی برای جامعه به مفهوم بقای وضعیت مرکبار فاجعه، فکری ضرورت

(\*) اینجا هدف نفی ایدیالوژی نیست، بلکه بیان جنگ نهیلیستی ایدیالوژیك تحصیلکرده گان است که باعث بدترین و مهلك ترین بن بست فكری در درون ملت شده است.

داریم که کلید، اشتباهات ایدیالوژیکی ، سیاسی و فکری احزاب گذشته را از فرهنگ سیاسی ملت ما بردارد. جنگ ایدیالوژی های مختلف برای تصاحب قدرت سیاسی ملت، امروز فاجعه بارترین وضعیت سیاسی و اجتماعی را بر ملت تحمیل کرده است.

احزابی که طی دوران جنگ تصاحب قدرت با مفکوره های «اصلاح جامعه از بالا به پایین» تشکیل شدند، به اثبات رسانیدند که جز تیغ بران برای قطع کردن شاهرگ حق خودارادیت سیاسی ملت چیز دیگری نبوده اند.

گرم نگه داشتن جنگ ایدیالوژیك حزبی با شعار و وعده، «اگر ما به قدرت برسیم، چنین می کنیم!» امروز به عنوان مفکوره یی تبدیل شده است که می توان به ساده گی آن را «استفراغ سیاسی» لقب داد. آزمون تلخ سیاسی ملت، امروز حکم می کند که باید مفکوره یی در درون جامعه ایجاد شود که با به وجود آوردن اهرم های جدید حقوقی و سیاسی، جلو هر گونه خیانت احزاب با سرنوشت سیاسی و خودارادیت ملی ملت را بگیرد.

سربازان صديق جنگ ايديالوژيك براى ايديالوژيك ساختن (مذهبی و ضد مذهبی) حکومت و دولت، امروز به اثبات رسانیده اند که عاملان فاجعه، ملی و سیاسی کشور اند. نرسیدن این یا آن حزب به قدرت سیاسی، بیانگر این نیست که فرهنگ منحط سیاسی گذشته می تواند از طریق به قدرت رسیدن این احزاب صادق و ارتدوکس در برابر فلان ایدیالوژی، به عنوان فرهنگ خلاق سیاسی برای نجات ملت ما از بن بست خونبار کنونی تلقی شود. روی همین اصل است که امروز ما باید در قدم اول در برابر طیفی حساس گردیم که افراد آن با جنگ ایدیالوژی منحط خویش، صرفاً روزمرگی را پیشه کرده و زمان بی کاری و بی روزگاری خویش را می گذرانند. حملات ایدیالوژیك این طیف بی روزگار، از عقب آن بی تعهدی اجتماعی و اعتقادی بی صورت می گیرد که جنگ ایدیالوژیك را به جنگ حفظ بقای خویش تبدیل کرده اند؛ ورنه، اگر ایمان برای اصلاح جامعه و ایجاد تحرك اجتماعی و سیاسی در درون جامعه وجود داشته باشد، روشنفکر به غیر از پخش آگاهی، رسالت دیگری ندارد و دادن حق تعیین رهبری به مردم یگانه ملاك ابراز صداقت و تعهد در برابر حق تعیین سرنوشت مردم است. پدیده، منطقی و تاریخی همین بوده که جامعه بعد از آگاهی خویش، خودش حامی و خالق رهبری خویش شده است.

مبارزات ایدیالوژیکی برای تصاحب حکومت و بعداً ایدیالوژیزه کردن ساختار های سیاسی، فرهنگی و اقتصادی ملت، كار آن روشنفكراني است كه در عمق ايمان شان، آقايي بيروكراتيك بر ملت وجود دارد و برای کتمان نمودن همین ایمان خویش به آقایی بیروکراتیك است كه داغ ترین جنگهای ایدیالوژیك را به وجود می آورند و تعهد یگانه، روشنفکر برای ساختن بنیاد های فکری جامعه را از یاد می برند. روشنفکر اگر ایدیالوژی را به منبع رزق خویش تبدیل کند، در حقیقت مشعل آگاهی دهنده، جامعه را به دست پاسداران بی ایان و بی تعهدی می دهد که تفاوت آن با سلاطین جبار، صرف در شیوه، گفتار و در شیوه، تعبیر به ظاهر روشنفكراند، شان از حاكميت مطلق العنان ايديالرژيكي است.

ایدیالوژی باید صرفاً منطق راه بلدان آگاهی برای جامعه باشد. ایدیالوژی راه رسیدن به آگاهی است و آگاهی است که مردم

را صاحب صلاحت برای ایجاد رهبری آن می سازد. تا مردم صاحب صلاحیت ایجاد رهبری نشونده ناعمی است که صاحب حق تعیین سرنوشت سیاسی خویش شوند؛ چون رهبری پدیده، کاملاً اجتماعی بوده و روشنفگران نباید با اختصاص دادن رهبری به خود، حق خودارادیت سیاسی را از جامعه و مردم بگیرند.

مبارزه در برابر طیف بی روزگار و سربازان جنگ ایدیالوژیك برای نابودی مغزها، مبارزه، مسؤولاته و آگاهانه برای نابودی نهیلیسم فکری و اعتقادی است. نهیلیسم عبارت از همان مکتب فکری یی است که به هیچ ارزش فکری و اعتقادی ایمان ندارد و با جنگ در برابر این ارزشها زمیند، انحطاط و هرج و مرج و انارشیسم فکری و اجتماعی را مساعد می سازد. تا نهیلیسم و نهیلیستان وجود داشته باشند، نامکن است که با نسج گرفتن افکار و اعتقادات نوین فکری و سیاسی، زمینه م دادن حق خودارادیت سیاسی برای مردم مساعد شود.

امروز حامیان جنگ ایدیالوژیك (مذهبی و ضد مذهبی) یگانه امکان را برای بقای خویش از طریق فرویاشی تمام ارزشهای فکری و اعتقادی ملت می بینند. حمله، ایدیالوژیك حزبی به هر نهاد تازه، فکری، بیانگر بگانه امکان برای بقای علمداران جنگ غرض تحمیل هستی خونبار سیاسی شان بر حیات سیاسی ملت ماست. موجودیت فضای خصومت ایدیالوژیك باعث قطب بندی های متضاد و خونبار سیاسی و اجتماعی در درون ملت شده است. فضای مرکبار جنگ ایدیالوژیك حزیلی، اگر از یك جهت باعث نابودی تمام ارزشهای فكری و معنوی شده است، از طرف دیگر باعث در نطفه خنثی شدن هر راه و تفكر جديد نيز مي گردد.

رقابت های ارتجاعیون به ظاهر مذهبی و رقابت به ظاهر روشنفکری بانیان جنگ ایدیالوژیك در برابر مغزها، دو عامل برای رشد بطی تفكر نوين غراض ايجاد مرجعي است كه بايد پاسدار قدرت و ممثل دیموکراسی و اراده، سیاسی مردم باشد. امروز به صراحت می توان گفت که جنگ ایدیالوژیك احزاب، یگانه عامل برای در حاشیه قرار دادن ملت است. احزابی که نماینده کی واقعی از جوامع خویش نمی نمایند و ترکیب آنان صرفا به علت علایق و پیوند ایدیالوژیك اعضای آنان است، هیچگاهی نمی توانند نمثل دیموکراسی و اراده، سیاسی جوامع ملت افغانستان شوند. این احزاب (چه مارکسیستی و چه اسلامی) در اولین فرصت به ایدیالوژیزه ساختن حاکمیت پرداخته اند و به همین علت است که (ولو حسن نیت نیز داشته باشند) به رقیبان آشتی ناپذیر با ملت تبدیل شده و برای تحکیم قدرت مالی و سیاسی خویش برده گلی اجانب را گردن نهاده و باعث مرگ ده ها هزار انسان

آوردن عدالت سیاسی و اجتماعی برای جوامع مختلف ملت افغانستان، ال طریق به وجود آوردن میکانیزم جدید حقوقی و سیاسی یی عملی شده می تواند که در قدم اول جلو جنگ ایدیالوژیك احزاب را با ملت بگیرد و دیگر هیچکسی نتواند با توسل دروغین به شعار های ایدیالوژیك، جوامع ملت را از دیموكراسی و حق خودارادیت ملی و سیاسی آنها محروم کند. با جنگ ایدیالوژیك حزبی کنونی به اثبات رسیده است که هیچگاهی قادر به ایجاد میکانیزم جدید پاسدار عدالت سیاسی و اجتماعی نخواهیم شد. اگر سنت جنگ ایدیالوژیك نمی بود، ناممکن بود کله سیاف و مسعود ها و دیگر بی تعهدان بی مسؤولیت رشد می کردند و امروز وضعیت ننگینی را به وجود می آوردند که از بلند گری حکومت یك ملت، «تشنه بودن به خون» یك جامعه را با

صراحت و بدون شرم بیان می کردند!

اگر مبارزه، روشنفکری عبارت از رسانیدن پیام آگاهی (نه تصاحب قدرت سیاسی و رهبری) برای مردم است، باید فرهنگ فرسوده، سیاسی گذشته را ترك گرییم و با باز کردن سنگر آگاهی برای ملت، صلاحیت انتخاب رهبری سیاسی ملت را به خود ملت بدهیم، نه اینکه به عنوان امیران ایدیالوژیك، خود را بر ملت تحمیل کنیم و فکر خویش را نیز با زور قانون و برچه بر ملت بقبولانیم. جنگ ایدیالوژیك با ملت، جنگ به اسارت سیاسی کشیدن ملت است. شکست همچون اسارت نوین، کار هر فردیست که به دیر کراسی، عدالت و خودارادیت سیاسی و رهبری ملت اعتقاد دارند! چون بانیان جنگ ایدیالوژیك حزبی، امروز سیاست را با تعفن و ابتذال وجودی خویش بر ملت تحمیل می کنند و شكستن همين تحميل تعفن زاي سياسي، مسؤوليت هر فردست که به قدرت آگاهی مردم ایان دارد. ملت به دیموکراسی و عدالت ضرورت دارد و ایجاد جبهه مردمی برای دیموکراسی و عدالت، صرف از طریق مبارزه، آگاهی بخش میسر است؛ چون در طول تاریخ به اثبات رسیده است که مردم بعد از آگاهی، یگانه مرجع قدرقند برای خلق رهبری مطابق به خواست های عادلانه، سیاسی و اجتماعی خویش اند. دیموکراسی و عدالت نیاز به آگاهی دارند و ملت بدون آگاهی عدالت را به دست آورده نمی تواند. جنگ ایدیالوژیك حزبی، جنگ تحمیقی برای سلب خودارادیت سیاسی ملت از طریق ناب ترین شعارهای ایدیالوژیك است. ملت ما اگر چه میلیونها انسان را قربانی داده است، ولی در عوض این تجربه را به دست آورده است که امروز ماهیت جنگ ایدیالوژیك احزاب را با خودارادیت سیاسی و ملی خویش درك كند.

شناخت منطق طیف بی کار و بی روزگار و علمبردار جنگ ابدیالوژیك حزبی، بهترین زمینه برای جلوگیری از فرویاشی ارزشهای نوین فکری جهت تحکیم عدالت سیاسی و اجتماعی برای جوامع مختلف ملت افغانستان است. رسیدن هر ولگرد به امیری و هر بیسواد به استادی، محصول جنگ ایدیالوژیك با ملت است. تصاحب حاکمیت و نابودی حق تعیین سرنوشت ملت، دست آورد فرهنگ سیاسی دو دهه، اخیر است که مطلقاً از طریق جنگ ایدیالوژیك حزبی با ملت به حیات خریش ادامه داده است.

دیوکراسی و عدالت سیاسی، به تفکر نوین و فرهنگ سیاسی نوین ضرورت دارد. با ته مانده گان فرهنگ سیاسی جنگ ایدیالوژیك حزبی، نامحن است كه بتوان حتی خواب عدالت سیاسی و اجتماعی را در كشور ديد؛ چون شناخت تفكر عاملان نقض ديموكراسي و عدالت، آغاز تفكر نوين براى ساختار عادلانه، سیاسی در کشور است؛ و آیا بدون دادن آگاهی و حق تعبین سرنوشت سیاسی به ملت، دیموکراسی و عدالت «عصری برای عدالت» سياسي تحقق خراهد بافت؟

### . نقطه، انفجار در تاریخ

(۱۳) تمام کسانی که در غرب کابل بوده و به نحوی با مقام رهبری تماس داشته اند، خاطرات تلخ و فرامرش ناشدنی بی از این برخود شیعیان درباری در جوار رهبر شهید دارند که از زمان اقامت ایشان در علوم اجتماعی آغاز لمهده و با گذشت زمان بیشتر و شدیدتر شده می رفت. یکی از قربانیان این برخورد آقای معصومیار عضو شورای عالی نظارت حزب وحدت بود که حتی مدتی را در مخالفت با رهبرشهید، همسویی با اکبری و سیدفاضل را ترجیح داده و در این راستا فعالیت می کرد. در جریان صحبتی که شب ۱۶ سنبله، ۱۳۷۳ در جمع دوستان کمبنه، فرهنگی در اقامنگاه آقای معصومبار داشتیم، ایشان عمده ترین دلیل مخالفت خود را هتك حرمت و شخصیت خویش توسط اطرافیان رهبرشهید می دانستند.

در ضمن گفتگری طولانی برای آقای معصومیار تذکر داده شد که «اطرافیان رهبرشهید» وظیفه، خویش می دانند که با چنین برخوردها جوار رهبریت را از عناصر غیر دڅواه خویش خالی سازند و وقتي شما (وامثال شما) به خاطر اين برخوردها از رهبريت فاصله گرفته و چه بسا كه در مخالفت با آن قرار گیرید. آنها پیروز شده اند و روشنفکران آگاه حتی به خاطر مصلحت های کاملاً برحق فردی، نهاید سرنوشت اجتماعی و سیاسی جامعه، خریش را نادیده گیرند و باعث تضعیف جبهه، مقاومت شوند... پس از این صحبت ها آقای معصومیار اعتراف نمود که شخص مقام رهبری همواره با ایشان با احترام برخورد کرده و هیچگونه اعتراضی در این خصوص ندارند، اما آنچه که باعث آزرده گی شان شده است، این «آقایان» اندا

همه، مسزولین و شخصیت های حزب آگاه اند که آقایان با استفاده از ناگزیری ها و مصالح حزب ومخصوصاً رهبر شهید، کار را به جایی کشیده بودند که باید یکی از ایشان تحت هر شرأیط و در حین ملاقات با هر شخص (مخطوصاً کسانی که آقایان از آنها «بیم» داشتند) در کنار رهیر شهید حاضر می بود و برنامه های خویش را نیز طوری سازماندهی کرده بودند که اگر این یکی برای ضرورت خارج می شد، باید آن یکی دیگری جایش را پر می کردا

(۱٤) وملوك جنگی، سباسی شیعبان درباری را وقتی بهتر درك می كنیم كه نتیجه و ماحصل آن را مورد توجه قرار دهیم؛ مثلاً در المتخابات، صفوف اجتماعی هردو جناح را که سخت با شدت و حرارت کار می کردند (وطبعاً جنگ و قربانی هم متعلق به همین ها بود) جامعه، هزاره تشکیل می داد؛ ولی هنگامی که تعیینات حزب به سر رسید، از هردو جناح برای احراز پست ها و مناصب حزبی -در داخل و خارج- شیعیان درباری معرفی شدند، به گونه یی که حتی یکی از عادی ترین افراد آنان در حزب وحدت نیز از مقام دور نماندا... در صحبت با آقای معصومیار که هنوز به برنامه های حساب شده، شیعیان درباری باور نداشت و «ملوك جنگی» های آنانرا جنگ صادقانه برای اصول و اساسنامه، حزب و مبناهای ایدیالوژیك میدانست. از وی غراستیم که حد اقل برای این فاکت کاملاً عینی ترجیه پیدا کند که جرا عناصر اصلی جنگ جناحی را آقایان تشکیل میدهند، ولی در جریان بوخوردها یکی از آنان صدمه نمیبیند و برعکس «غنایم جنگ» هم از هردو جناح به اینان میرسد! آقای معصومیار وقتی تنها ترکیب هیأت ربیسه، شورای مرکزی را حساب کرد که شش نفر شیعه، درباری و صرف چهار (یاپنج؟) نفر از جامعه، هزاره در آن عضویت داشتند، اعتراف کرد که این بعد مسأله را توجه نكرده است! چون در مجمعي كه تصاميم سياسي بر اساس «رأي» است، نه ضرورت و منافع سرنوشت جامعه، هزاره، چطور ممكن است كه آقایان نظری را تصویب كنند كه نود و نُه در صد منافع و مصالح جامعه، هزاره را تأمين كند، اما صرف يك فيصد به منافع آقايان برخورد داشته باشدا... در صحبتی با آنای بلاغی نیز که این مسأله یادآوری شد (قبل از ۲۳ سنبله) ، ایشان گفتند که باوجود آنکه در رقابت ظاهراً «پاسداران» طرف بودند، ولی بزرگترین جفا در حق آنان صورت گرفته و تمام امتیازات به دیگران رسیده است. ایشان گفتند که این مسأله را برای آقای اکبری

(۱۵) رهبر شهید در این مورد می فرمایند: «... در یك باب گزارشاتی كه ما داشتیم، در ابتدا ۲۶۰ میلیون برای اینها توزیع شده بود و مخصوصاً آقای فاضل قرار داد نه ماده ای با آقای مسعود امضاء کرده بود و یکی از شرایط خود را گفته بود که در انتخابات هر مقدار پول که ضرورت شد، شما باید پرداخت غایبد... آقای ربانی پنجصد میلیون افغانی را توسط سکرتر خود به نام وصفرمحمد، بیرون کرد و در اختیار اینها گذاشت که برای خرید رأی استفاده کنند و آن وقت برای هر نفری که رأی بدهد، اینها شصت لك افغانی و یك موتر كرونا دادند. ( «سخنانی از پیشوای شهید ی، ص۱۹۶ و

نيز تذكر داده اندا

(۱۹) محترم حاجی امینی، عضو شورای مرکزی حزب وحدت اسلامی، در خاطرات خویش یادآوری می کنند که از طرف سفارت ایران به آدرس سید مصطفی کاظمی پول انتقال داده می شد و نظامی ها مسأله را به وی اطلاع دادند و از ایشان که قوماندان فرقه، ۹۳ بودند، اجازه خواستند که موتر پول را توقیف و پول آن را به نفع حزب مصادره کنند؛ اما ایشان به دلایل پی آمدهای سیاسی این اجازه را ندادند و در عوض مسأله را با رهبرشهید در میان گذاشتند.

#### ... غاینده ع جدید یا دیدگاه جدید؟

«طالبان» و جمعیت) وجود دارند و دیگر قدرتی را من در افغانستان نمی بینم و «طالبان» نیز نمی توانند به تنهایی قادر به سقوط دادن کابل باشند. » از ابراز این نظر اگر بوی چلنج بدی برای آقای «هول» می آید، بوی واقعیت جدیدی نیز می آید که بیانگر تغییر دیدگاه سازمان ملل متحد در مورد معضله، افغانستان است. آقای محمود میستیری با این مصاحبه بعد از شکست خویش به اثبات رسانیدند که در انجام مآموریت خویش خط نزولی یی را از آغاز رفیع تا موضع خیلی ها حضیض طی کرده اند و امروز صرف وقدرت تنظیمی» را یگانه حلال فاجعه، ملی افغانستان مي بينند. ايشان تا هنوز درك نكرده اند كه عامل اساسی فاجعه، ملی و بحران درد آور سیاسی ملت افغانستان همین قدرت تنظیمی بوده که عمل کنونی انحصار قدرت در افغانستان است. اگرآقای میستیری «انحصار قدرت» را دال بر خود «قدرت» می گیرند و آن را عامل اساسی فاجعه، ملی ملت افغانستان نمی دانند، حق داشته اند که شکست بخورند و برای کتمان غودن رسوایی این شکست خویش ، باز هم بحث قدرت سه گانه را در افغانستان مطرح كنند! آقاي ميستيري ابن نكته، خيلي ها ساده را درك نكردند ك انحصار قدرت و انحصارگران قدرت، قبل از همه دشمن حق مد مرينيشت جرامع مختلف ملت افغانستان اند. اگر اقای میستیری درك می گردند كه درد فاجعد، ملی مربوط به جوامع ملت افغانست<sup>ا</sup>ن است ویکانه قربانی در جنگ خونبار اجتماعی چهار سال اخیر نیز همین جوامع بوده اند، به خودی خود چشم را از قدرت های عامل فاجعه می کندند و به حقانیت اجتماعی و انسانی جوامع مختلف ملت ما ایمان می آوردند.

فرض کنیم که سه قدرت مورد نظر آقای محمود میستیری باهم ائتلاف کنند و دست به تشکیل حاکمیت جدیدی بزنند، آیا آقای محمود میستیری یقین خواهند داشت که این حاکمیت جدید قادر به حل مسأله ملى در افغانستان خواهد بود؟ اعتقاد مراجع عدالت یسند اینست که عاملان انحصار قدرت، میپگاهی نمی توانند به مراجعی تبدیل شوند که ایمان به عدالت سیاسی و حق تعبين سرنوشت سياسي ملت افغانستان داشته باشند؛ جون انحضارگران قدرت، یایال کننده گان قدرتمند حق سیاسی جوامع ملت افغانستان و به وجود آورنده گان فاجعه، ملی اند. اگر اینان ایمان به سرنوشت ملت وحل عادلانه، مسأله، ملی افغانستان می داشتند، هیچگاهی با عقده گشایی های تعصب آمیز نژادی و مذهبي، مردم بيكناه احزاب مورد خصومت خويش را قتل عام نمي کردند و برای آرامش خاطر، بازی به راکت بستن مردم بیگناه را به تمرین ابتدایی جنگی خویش تبدیل نمی کردند. آقای میستیری درك نكردند كه اين قدرت ها هيچگاهي غي توانند شايسته كي حل مسأله، ملى أفغانستان را داشته باشند، الا اينكه بحران ملى را ترآم با فاجعه ای کنند که تاریخ انسانیت بشر، تف نفرت و ننگ خویش را بر چهره، شان بیندازد.

ولى أقاى «نوربرت هول» با أغاز مأموريت خويش واقديت دیگری را گوشزد کردند که شاید بیانگر تغییر دیدگاه سازمان ملل در مورد فاجعه، ملی ملت افغانستان باشد. آقای «هول» قبل از انکه طرح از قبل تهیه شده را به عنوان نسخه و قبل از تشخیص مرض، برای حل معضله، ملی افغانستان تقدیم کنند، از دید و بازید با احزایی اغاز کردند که منوط به چهار جامعه، ازبك، پشتون، تاجك و هزاره است. اين اقدام و آغاز مآموريت «هول»

كاملاً مخالف ديدگاه يا آغاز مأموريت آقاي محمود ميستيري است؛ چون ایشان جمع آوری آراء مردم را به شکل یك دیدگاه کاملاً کلی از ملت افغانستان آغاز کردند و تا به اخیر داخل جزئیات نشدند تا یفهمند که این ملت متشکل از کدام جوامع است و انحصار قدرت سیاسی در افغانستان با نابودی حقوق سیاسی و اجتماعی همین جوامع مختلف، چگونه عملی شده و چگونه باعث فاجعه، ملی گردیده است.

آغاز مذاکره با احزاب مربوط به چهار جامعه، بزرگ ملت افغانستان بیانگر دیدگاه تازه برای حل مسأله، ملی افغانستان است. حال ممکن است اکثر مغز های کشور بدین اعتقاد باشند که احزاب کنونی نمی توانند از خواست سیاسی جوامع خویش نماینده کی کنند و به همین علت جمع آوری این احزاب در جوار هم، هیچگونه دست آوردی برای حل مسأله، ملی افغانستان نخواهد داشت، مگر اینکه ساختار جدید سیاسی یی به وجود بیاید که متضمن بك حاکمیت سیاسی با قاعده وسیع اجتماعی باشد. و اگر غاینده گان سیاسی برحق جوامع (نه قماینده گان احزاب مشخص هر جامعه) در ساختار سیاسی همچون حاکمیت با قاعده، وسیع قرار نگیرند، بازهم نتیجه، کار آقای هول، مان نتیجه، کار آقای میستیری خواهد بود که در میان لجنزار قدرت تنظیمی از یا در افتاد.

این حرف از لحاظ ارزشی آن کاملاً درست است و تا میکانیزم جدید سیاسی پشتیبان حاکمیت با قاعده، وسیع اجتماعی در افغانستان نگردد، نامحکن است که حل عادلانه، مسأله، ملي در افغانستان به عمل آید؛ ولی آقای «هول» در آغاز مأموریت خویش دو اعتقاد تازه را با خود آورده است: یکی اعتقاد به اتخاذ رابطه با احزاب جرامع مختلف و دیگر اعتقاد به «وحدت ملی» منحیث یگانه راه برون شدن از بن بست خونبار کنونی. اگر این دو اعتقاد صادقانه پی گیری شوند، راوشن است که قبل از میکانیزم جدید سیاسی برای حاکمیت با قاعده و وسیع اجتماعی، ما به میکانیزم دیگری ضرورت داریم که بر مبنای آن در مرحله، انتقال قدرت، احزاب کنونی می توانند نقش داشته باشند؛ ولى خطر دايمي باز هم موجوديت احزابي است که به غیر از انحصار قدرت سیاسی نه به حل عادلاند، مسأله، ملی افغانستان ایمان دارند و نه خواهان حاکمیتی اند که ممثل حق تعیین سرنوشت سپاسی جوامع مختلف ملت افغانستان باشد. بنابر ین، اقای «هول» باید صاحب دو دیدگاه مشخص و دقیق در مورد پیشینه و سنت انحصار قدرت سیاسی در افغانستان و نقش کشور های بیگانه در تحکیم این انحصار قدرت سیاسی باشند. تغییری که امروز ملاحظه می گردد صرفاً در مورد کشور های بیگانه است. ولی سنت انعصار قدرت سپاسی هنوز هم ایمان راسخ احزاب انحصار طلب را تشکیل می دهد. در گذشته کشور های خارجی برای حفظ ثبات سیاسی در افغانستان ناگزیر شدند که انحصار قدرت سیاسی-سلطنتی را به عنوان یگانه سیاست در افغانستان تقویت کنند و ما عملاً نیز شاهدیم که بعد از تشکیل اولین حاکمیت مرکزی سیاسی و بر چیده شدن نظام ملوك الطوايفي توسط اميرعبدالرحمن، ثبات سياسي به قسمی در افغانستان پیاده شد که اراده ، بریتانبای کبیر و پشتیبانی سیاسی و اقتصادلی این کشور به حدی در آن نقش داشت که روابط خارجی دولت امیر عبدالرحمن، کاملاً منوط به تصمیم و اختیار بریتانیای کبیر بود.

المروز مداخله کشور های خارجی، برعکس تیپ تاریخی آن، نقش موثری برای بی ثباتی سیاسی در افغانستان دارد، ولی این امی بدین مفهوم نیست که نقش اساسی را کشور های خارجی دارنگر 🤄 نیروهای داخلی عامل اصلی فاجعه، ملی کشور نیستند / پکیده، آگاهی سیاسی جوامع مختلف افغانستان و جنگ چهار سال اُخْبِر، رِمُرْبِرُ إِلَّهُ

صف مشخص سیاسی و نظامی را به وجود آورده است: صف سیاسی - نظامی جبهات طرفدار عدالت سیاسی و اجتماعی و صف سیاسی - نظامی جبهات طرفدار انحصار قدرت سیاسی مطابق به سنت تاریخی انحصار قدرت.

وابسته کی تمام احزاب به اقتصاد کشور های بیگانه عامل اصلی برای داخل شدن اراده، سیاسی و نیات بد خواهانه، این کشورها برای تشدید غودن بی ثباتی سیاسی در افغانستان است. روشن است که امروز یگانه عامل دوباره آوردن ثبات سیاسی در افغانستان، حاكميتي با قاعده، وسبع اجتماعي است؛ ولي آقاي «هول» باید دقیقاً متوجه باشند که تفسیرات و معلومات و دیدگاههای کشور های خارجی (به خصوص همسایه گان)، باعث مخدوش شدن روابط شان باجوامع مختلف ملت افغانستان نگردد. آقای «هول» با پیشکش نمودن «وحدت ملی» به مثابه، رکن اساسی کار خویش، این خوشبینی را به وجود آورده اند که واقع نگری اجتماعی در مورد مسأله، بحران فاجعه ناك ملی افغانستان ایجاد شده است و نیز با تماس عملی خویش با جوامع مختلف به اثبات می رسانند که در مفکوره، ایشان «وحدت ملی» در پهلوی مفهوم «وحدت سیاسی» جوامع مختلف ملت افغانستان، بیانگر باور به وحدت اجتماعی این جوامع نیز است. اگر آقای «هول» واقعاً با همین دیدگاه «وحدت ملی» را مطرح می کنند، به یقین می توان گفت که می توانند نقش بارزی را برای حل بحران ملی افغانستان بازی کنند؛ ولی اگر بازهم همچون آقای میستیری «وحدت ملی» را در کجکول قدرت نظامی تنظیم ها جستجو کنند، یقیناً که مواجه با شکست خواهند شد؛ چون آقای «هول» باید به خوبی واقف باشند که درست است که «تمام گروههای افغان روی وحدت ملی تفاهم دارند» ولی ایشان باید این نکته را نیز درك كنند كه تلقى اين گروهها از «وحدت ملى» كاملاً متضاد و متفاوت است. همین اکنون گروههایی وجود دارند که «وحدت ملی» را جز داشتن امتیاز اجتماعی و زبانی و انحصار قدرت سیاسی نمی دانند و بدبختانه که همین گروهها، خود را یگانه پاسدار صدیق «وحدت ملی» نیز قلمداد می کنند. حالانکه «وحدت ملی» بدون عدالت سیاسی وجود نداشته و تا نظام سیاسی با قاعده، وسيع اجتماعي به وجود نيايد، نه نظام متكي به عدالت سیاسی به وجود آمده است و نه هم «وحدت ملی» یی که با ایجاد آن ملت واحد با سرنوشت واحد سیاسی و ملی تشکیل شود.

خوشبختانه امروز طرفداران بين المللي حاكميت با قاعده، وسيع اجتماعی درافغانستان زیاد شده اند که در رأس این طرفداران، ایالات متحده، امریکا قرار دارد. آقای «هول» در پهلوی حفظ روابط خویش با جوامع مختلف افغانستان (نه با مفکوره، یالیدن قدرت، بلکه با مفکوره، احترام به هویت ملی و اجتماعی آنان) و با اعتقاد به «وحدت ملی» به عنوان یگانه بنیاد مستحکم حاکمیت با قاعده، وسیع اجتماعی، باید مأموریت خویش را به جستجوی فاکت های جدید سیاسی و اجتماعی برای حاکمیت با قاعده، وسیع اجتماعی نیز اختصاص دهند. لازمه، دیدگاه اجتماعی و احترام به هویت اجتماعی و ملی جوامع مختلف افغانستان، طرد نمودن تمام دیدگاههای ایدیالوژیك مذهبی در مورد این جوامع است. کشور های خارجی یی که تا کنون با مفکوره، ایدیالوژیك مذهبی به تمویل جبهات جنگی می پردازند، یگانه کشور هایی اند که هیچگونه احترام به حقوق اجتماعی، سیاسی و انسانی جوامع باهم برادر ملت افغانستان ندارند و صرف از طریق امذهب، منافع خویش را در جنگ بی ثباتی سیاسی افغانستان می

بینند و باعث خونریزی و دشمنی جوامع مختلف این کشور می گدند.

یکی از امتیازات خوب آقای «هول» اینست که امروز در برابر واقعیت های سیاسی و اجتماعی یی در مورد کشور و ملت افغانستان قرار دارند که تا دیروز با هزاران نیرنگ و فریب این واقعیت را یا کتمان یا وارونه تعریف می داشتند. احترام به حقوق ملی و اجتماعی جوامع مختلف ملت افغانستان یکی از جمله واقعیت هایی است که امروز هیچکس نمی تواند آن را نادیده بگیرد. آغاز مأموریت آقای «هول» با تماس با جوامع و اعتقاد شان به «وحدت ملی»، باید بیانگر همین احترام به حقوق سیاسی و اجتماعی جوامع مختلف ملت ما

ولى با اينهم نبايد فراموش كرد كه عناصر انحصار طلب و حاميان خارجی آنان، تا کنون نیز نقش بارز در نابودی مفکوره احترام به حقوق سیاسی و اجتماعی جوامع مختلف ملت افغانستان دارند. این واقعیت تلخ بیشتر از هرکس، برای آقای «هول» و دوام مأموریت شان حایز دقت و اهمیات است. پیروزی آقای «هول» بر مراجع نقض کننده، حقوق جوامع ملت افغانستان باز هم منوط بدين است كه: آيا موصوف مفکوره، اتخاذ روابط با جوامع و مطرح کردن «وحدت ملی» به عنوان یگانه امکان راه حل عادلانه، مشکل فاجعه ناك ملی افغانستان را نظر به دیدگاه شخصی خریش به عمل آورده اند یا این ِ مفکوره و راه حل را به عنوان دیدگاه جدید سازمان ملل در مورد معضله، افغانستان تعقیب می غایند؟ اگر مفکوره، شخصی آقای «هول» پشتیبآن مفکوره و راه حل شان برای معضله، ملی کشور ما باشد، صرف زمانی به پیروزی نایل خواهند شد که این مفکوره و راه حل را به دیدگاه اساسی سازمان ملل نیز تبدیل کنند که البته این کار مشکل مضاعف را در جریان مأموریت شان به وجود خواهد آورد: یعنی ایشان هم باید برای تغییر دیدگاه سازمان ملل مبارزه کنند و هم برای تغییر اعتقاد جبهات انحصار طلب و کشور های خارجی تمویل كننده، آنها.

بدیهی و روشن است که آقای «هول» بدون پشتوانه، سازمان ملل و سازمان ملل بدون پشتوانه، ایالات متحده، امریکا و کشور های اروپایی هیچگالهی قادر به دریافت فاکتور های مطمئن سیاسی و اجتماعی جهت حل اساسی معضله، ملی افغانستان نخواهند شد که در عین حال بتوانند به شکل واقعی زیر بنای تشکیل اولین حاکمیت با قاعده، وسيع الجتماعي را در افغانستان ايجاد كنند. راز شكست محمود میستیری عدم درك از ارتباط اراده، سیاسی ایالات متحده و نیاز مطلق سازمان ملل به پشتیبانی همه جانبه، این کشور بود و به همین علت بود که آقای میستبری تا آخر پشت مراجع قدرت دوید. بدون آنکه یك لحظه برای جستجوی فاکتور هایی بگردد که متضمن حاكميت با قاعده، وسيع اجتماعي در افغانستان باشد. شكست آقاي میستیری تجربه ا بزرگ برای مأموریت آقای «هول» است. امیدواریم که ایشان مثل آقای میستیری بعد از شکست خویش، افغانستان بحرانی تر را در عقب خویش به جا نگذارند. ایشان اگر هیچ کاری کرده نتوانستند، حد اقل می توانند که مفکوره، احترام به حقرق اجتماعی، ملی و سیاسی جوامع مختلف افغانستان را در افکار عامه، بین المللی نسبت به افغانستان مطرح کنند؛ و این امرگام و خدمت بس بزرگ برای ملت افغانستان خواهد بود.

« عصری برای عدالت »

#### جنگ ایدیالوژیك حزبى:

### فروپاشی ارزشهای نوین نکری

زهر نفاق تحصیلکرده ها، تلخ تر از زهر مصلحت و فن «هم به میخ و هم به نعل زدن» ارتجاع ارتجاعیون مذهب شعار است. «مذهب شعار»، مذهبی نیست، مرتجع است و چون ارتجاع مذهب نیست، مرتجع با تمام ظواهر مذهبی خویش، فرد نابود کننده، مذهب است. رقابت تحصیلکرده ها نیز در ماهیت امر رقابت دو مرتجع معامله گر است که برای سود، جنگ مقام و احراز موقعیت دارند.

دو تحصیلکرده، رقیب و دو مرتجع مخالف، صرف در ظواهر خویش با هم فرق دارند. شیوه، کلام، داشتن اصطلاحات خاص، حفظ شکل ظاهر و تطابق تحصیلکرده ها با مود و فرهنگ مکتب و صنف و وزارتخانه و مدیریت هیچگاهی نمی تواند ماهیت مشترك آنها را با مرتجع مذهب شعار و شیوه، کلام و ظاهر روحانی و حفظ فرهنگ منبر و نوحه و روضه و پند و نصیحت و چشم به حلوا و جیب مردم داشتن وی کتمان نماید. هر دو طیف یکی اند: اگر مرتجع طرفدار حفظ ضوابط و فرهنگ عهد بوق برای حفظ تفکر جاهلیت جامعه است، تحصیلکرده، پوك (که از فرط خالی بودن درون با تمام جدیت گرایش به جانب سنگین ساختن ظواهر مکتب و علم و دانش و فاکولته و تحصیل و تخصص در شخصیت خالی خویش دارد) برای هدفی تلاش می کند که مرتجع به ظاهر روحانی بدان معتقد است.

مرتجع روحانی و تحصیلکرده، بدون تفکر دو معامله گر اند؛ آن یکی برای این با علم و دانش و تکنالوژی و پیشرفت و ترقی دشمنی دارد که می داند تکامل و انکشاف، زیربنای خرافی «منبر» ش را ویران می کند و منبر نه تنها به مرکز آگاهی تبدیل می شود، بلکه ریشه، منبردار مرتجع را از درون جامعه نیز بر می دارد؛ و تحصیلکرده، بی تفکر بدین خاطر در فضای رقابت برای نفی ارزشهای علمی و اجتماعی داخل می شود که می داند بعد از تکامل و رشد شعور اجتماعی مردم، بیروکراسی اداری، نه تنها هاله، مقدس برای شخصیت محض بیروکرات مکتب خوانده، او نمی شود، بلکه ماهیت فخر فروشی اش در عقب دیوان و دفتر را نیز از او می گیرد.

رقابت و جنگ خونین برای تصاحب منبر و معامله با شعور مذهبی و آگاهی مردم را تجربه کرده ایم و امروز شاهدیم که دولتداران به ظاهر مذهبی، پاسداران ویرانی و سازنده گان عصر بوق ملت ما نیز اند که صرف جهالت و نابودی مراجع علمی و فنی یگانه امکان برای بقای حکمروایی سیاه آنان بر ملت به خون نشسته و آواره، ماست؛ ولی در شرایط کنونی، زهر نفاق تحصیلکرده ها و خدمت صادقانه، آنان حتی برای عاملان فاجعه، ملی، گریای تلخی بیشتر برای ملت است.

اگر ارتجاعیون جهالت پرور عاملان نابودی تمام نهادهای علمی، فرهنگی و تعلیمی کشوراند، تحصیلکرده های بدون مسؤولیت، بانیان نهیلیسمی اند که می خواهند کوچکترین ارزش تازه ایجاد شده را از ریشه بیرون کشند؛ چون در کنه رقابت تحصیلکرده گان بی مسؤولیت، همان امتیاز مکتب رفتن شان است که یگانه سرمایه، رزق شان از طریق وابسته گی به دستگاه بیروکراتیك دولتی به حساب می آید. رقابت تحصیلکرده گان بی مسؤولیت برای اینست که رشد آگاهی علمی و سیاسی را در جامعه نابود نموده، محور بیروکراتیزم را به یگانه مخور برای حصول "رزق حلال" خویش تبدیل کنند. به همین علت است که می بینیم رقابت مخصیلکرده گان با یکدیگر بیشتر از رقابت ارتجاعیون با این اشخاص، باعث نابودی شان می شود و جامعه مثل همیش، هم از تعفن ضابطه های ارتجاعی احساس هلاکت می کند و هم از

«عمری برای عدالت» با باور و اعتقاد کامل به دیموکراسی و آزادی بیان و اندیشه، مقالات نویسنده گان را بدون تمرف در محتویات آنها به چاپ میرساند؛ مسؤولیت دیدگاه ها مربوط به نویسنده گان مقالات است.

## پرواز دگر داریم ما

بسکه از ساز ضعیفی ها خبر داریم ما چنگ می گردیم اگر بك ناله برداریم ما عاشقائرا صندل آسودگی درد سر است تا به سر دردی نباشد درد سر داریم ما از کمال ما چه می پرسی که چون آه حباب در خود آتش می زنیم از بس اثر داریم ما خاك گرديديم و از ما أبرويي گل نكرد زنگ و بوی سبزه های پی سپر داریم ما هر قدر افسرده گردد شعله از خود می رود در شکست بال، پرواز دگر داریم ما هیچ آهی سر نزد کز ما گذاری گل نکرد همچو دل در آب گردیدن جگر داریم ما ما وصبح ازيك مقام احرام وحشت بسته ايم از نفس غافل نخواهی بود پر داریم ما ٔ انفعال هستی از ما بر ندارد مرگ هم خاك اگر گرديم آبي در نظر داريم ما

#### حساب بانكى:

ANZ Grindlays Bank
A-C No: 11314 - 34756 - 051
Peshawar Branch Us.\$

ع**صری بوای عدالت** امنامه کانن فرمنگی میشی

ماهنامه، کانون فرهنگی رهبر شهید تحت نظر شورای نویسنده گان I.9 Islamabad - PAKISTAN P.O. Box: 117

قیمت یك شماره : (۱۰) روپیه